I

VIA-TEOLOGICA

Volume 26 — Numero 5l - jun,/2025
ISSN 2526-4303

OS ARTIGOS DA REMONSTRANCIA
EA DECLARAQAO DE FE DAS
ASSEMBLEIAS DE DEUS: UMA ANALISE
COMPARATTVA

THE ARTICLES OF REMONSTRANCE AND THE
ASSEMBLIES OF GOD STATEMENT OF FAITH: A
COMPARATIVE ANALYSIS

Dr. Vinicius Couto

A Revista Via Teologica esta licenciada com uma Licenca Creative Commons
Atribuicdo — Nao Comercial — Sem Derivacoes - 4.0 Internacional



OS ARTIGOS DA REMONSTRANCIA
EA DECLARAQAO DE FE DAS
ASSEMBLEIAS DE DEUS: UMA ANALISE
COMPARAITVA

THE ARTICLES OF REMONSTRANCE AND THE
ASSEMBLIES OF GOD STATEMENT OF FAITH: A
COMPARATIVE ANALYSIS

Dr. Vinicius Couto!

1 Pos-doutor em Educacio, Artes ¢ Historia pela Universidade Presbiteriana Mackenzie, Doutor em Ciéncias da Religido pela
Universidade Metodista de Sao Paulo (UMESP), Mestre em Teologia pela Faculdade Batista do Parana e em Educacio pela
UMESP. Teodlogo e historiador. Professor da Faculdade Evangélica de Sao Paulo e do Seminario Teologico Nazareno do Brasil.
E-mail: prviniciuscouto@yahoo.com.br



MA-TEBLOGICA

RESUMO

O presente artigo compara dois documentos confessionais, a saber: os Artigos da Remonstrancia (Remonstrantie),
publicados em 1610, nos Paises Baixos, a Declaracdo de Fé das Assembleias de Deus, publicada em 2016, no Brasil e a
Declaracao de Fé das Assembleias de Deus, revisada e republicada em 2025. Seria a maior denominacao evangélica
brasileira arminiana em sua compreensao acerca do tripé antropologia-hamartiologia—soteriologia? A hipotese de
nossa pesquisa ¢ que sim, as Assembleias de Deus estio alinhadas com a confissao remonstrante — que ¢, por sua
vez, arminiana —, uma vez que trata dos topicos relacionados a queda do ser humano e do caminho da salvacio
pelas mesmas vias propostas pelos remonstrantes neerlandeses e, por conseguinte, pelo tedlogo Jaco6 Arminio.
Nosso objetivo neste texto ¢ comparar os dois documentos, analisando as possiveis similaridades, peculiaridades,
continuidades e descontinuidades. Acreditamos que o tema pode ser itil para os estudos soteriologicos e pentecostais
no Brasil e esperamos que o texto seja uma peca para a construcio da dialogicidade.

PAIAVRAS-CHAVE

Arminianismo. Pentecostalismo. Remonstrancia. Soteriologia. Assembleias de Deus.

ABSTRACT

This article compares two confessional documents, namely: the Articles of Remonstrance (Remonstrantie),
published in 1610 in the Netherlands, the Declaration of Faith of the Assemblies of God, published in 2016 in Brazil
and the Declaration of Faith of the Assemblies of God, revised and republished in 2025. Would the largest Brazilian
evangelical denomination be Arminian in its understanding of the anthropology-hamartiology-soteriology tripod?
The hypothesis of our research is that yes, the Assemblies of God are aligned with the Remonstrant confession
— which is, in turn, Arminian —, since it deals with topics related to the fall of the human being and the path to
salvation through the same means proposed by the Dutch Remonstrants and, consequently, by the theologian James
Arminius. Our objective in this text is to compare the two documents, analyzing possible similarities, peculiarities,
continuities and discontinuities. We believe that the theme can be useful for soteriological and Pentecostal studies
in Brazil and we hope that the text will be a piece for the construction of dialogicity.

KEYWORDS

Arminianism. Pentecostalism. Remonstrance. Soteriology. Assemblies of God.



MA-TEBLOGICA

INTRODUCAO

Logo apos o falecimento do tedlogo neerlandés Jaco Arminio (1559/60-1609),1 nascido na pequena
cidade de Oudewater, um grupo de 44 pessoas assinou o documento que ficou conhecido como Remonstrantie
(Remonstrancia, i.e., protesto), ou Vijf Artikelen van de Remonstranten (Cinco Artigos dos Remonstrantes).
Os signatarios eram alunos e amigos de Arminio, simpatizantes de suas ideias, liderados por Johannes
Wtenbogaert (1557-1644),” que fora um amigo pessoal e intimo, a quem Arminio confidenciava muitas de
suas ideias e preocupacoes.’

O documento, redigido por Wtenbogaert e publicado em 14 de janeiro de 1610, era composto por 5
artigos curtos, nos quais encontramos frases declarativas similares as de um credo. O objetivo era protestar —
dai remonstrancia — contra o calvinismo rigido e apresentar uma alternativa de crenca quanto as principais
controvérsias relacionadas a antropologia (estudo do ser humano), hamartiologia (estudo do pecado) e
soteriologia (estudo da salvacido) que permeavam a Republica das Sete Provincias Unidas dos Paises Baixos
naquele tempo.*

O autor dos artigos, Wtenbogaert, republicou-os em sua Kerckeliicke historie (Historia eclesiastica),
de 1647, a partir de onde consultamos o texto mais antigo em holandes, referenciando-o, doravante, como
Remonstrantie (1647). Basicamente, o documento ¢ iniciado com uma afirmacio defendendo a predestinacao
condicional, seguindo com outro artigo acerca da expiacdo de Cristo como sendo de abrangénciailimitada (i.e.,
por todas e cada uma das pessoas e no apenas pelos eleitos), sendo sequenciado pela defesa do pecado original
e seus efeitos (como a incapacidade espiritual), oferecendo resposta para o pecado por meio da iniciativa da
graca divina e sendo consolidado com uma discussio em torno da seguranca da salvacio em Cristo e com
a expressdo de davidas se um cristdo poderia, de fato, cair em apostasia. Boa parte do que encontramos no
Remonstrantie esta baseado na Declaratio Sententiae (Declaragao de Opinides)’ de Arminio (1629, p. 90-133),
publicada e apresentada aos Estados Gerais em 1608.

Contudo, o Remonstrantie ndo pode ser lido isoladamente, mas em conjunto com outros dois
documentos confessionais. Em 1618, os remonstrantes apresentaram ao Sinodo de Dort, um texto expandido
do Remonstrantie, a Sententia Remonstrantium (Opinido dos Remonstrantes), no qual dao mais detalhes
sobre suas perspectivas teologicas e apresentam uma posicao positiva quanto a possibilidade de apostasia,
topico que estavam em davida no documento de 1610. Esse documento pode ser lido na Acta Synodi Nationalis
(1620, p. 113-114, 116-119), que é a versio latina da Ata do Sinodo Nacional de Dort, e na Acta ofte Handelinghen
des Nationalen Synodi (1621, p. 138-139, 152-158), que ¢ a versdo neerlandesa.

Igualmente importante, ¢ a Confessio sive declaratio sententiz pastorum qui Remonstrantes
vocantur (Confissio ou Declaracio dos Pastores chamados Remonstrantes), publicada em 1621. De autoria
do remonstrante Simao Episcopio (1583-1643), o documento serviu como a confissao de fé da Remonstrantse
Broederschap (Irmandade Remonstrante), fundada em 30 de setembro de 1619 numa reuniio na Antuérpia

Para detalhes biograficos de Arminio, veja Bangs, 2015 e Couto, 2023b.

Para detalhes biograficos de Wtenbogaert, veja Rogge, 1869, 1871 ¢ 1874.

Encontramos muitas conversas intimas de Arminio com Wtenbogaert em seu epistolario; cf. Arminii, 1684.

Para um estudo mais abrangente das controvérsias e reformas religiosas nos Paises Baixos nos séculos XVI e XVII, ver Couto, 2021.
James Nichols, que foi o tradutor das obras de Arminio para o inglés (Arminius, 1823, vol. 1) fez opcao por Declaration of Sentiments,
e a tradugdo brasileira - que foi baseada no texto em inglés — seguiu essa mesma proposta: Declaracdo de Sentimentos. No entanto,
a traducdo mais apropriada seria Declaracio de Opinides, visto que o verbete latino sententiae envolve a ideia de sentencas ou
opinides, como podemos confirmar em Couto, 2023b e, principalmente, em Couto, 2023a.

N Ut W N



MA-TEBLOGICA

que contou com 38 pregadores remonstrantes.® A principio, a ideia dos fundadores nio era iniciar uma
nova igreja, mas uma irmandade mesmo, pois tinham a expectativa de reparacao por parte da Nederduitse
Gereformeerde Kerk (Igreja Reformada da Holanda) e de permissao para regresso a Igreja e ao pais, ja que
foram exilados pelas deliberacoes do Sinodo de Dort.” Nesta confissdo, encontramos 25 capitulos, os quais
perpassam declaragdes sobre diversas doutrinas, como as Escrituras, Deus, Trindade, Cristo, obras de Deus, a
criacdo do ser humano, o pecado, salvacao, boas obras, Igreja, sacramentos etc.

Finalmente, mencionamos a Declaracio de Fé das Assembleias de Deus (doravante, Declaracio de
F¢), com sua primeira edicao publicada em 2016. Este documento ¢ fruto da reflexdo de uma comissio de
tedlogos assembleianos brasileiros que se debrucaram sobre um texto mais antigo, denominado “Cremos” —
que remonta pelo menos a 1919 e que passou por diversas atualizagdes até chegar a uma versao com 16 curtos
artigos que passaram a ser publicados no periodico oficial da denominacao, o Mensageiro da Paz, a partir de
junho de 1969 (Aratjo, 2016, p. 46-47). A Declaracao de F¢ (2016, p. 11) teve, por objetivo, complementar e
aperfeicoar tais artigos.

Em 2025 a Declaracio de Fé foi revisada e mantem seu objetivo de “salvaguardar as bases da fé biblica-
pentecostal de nossa igreja no Brasil, permitindo, assim, que todos, indistintamente, sejam guiados e orientados
num tempo de tanta confusao doutrinaria” (Declaracdo de F¢, 2025, p. 16). Acreditamos que um dos pontos
de confusdo entre os assembleianos ¢ a soteriologia. Ainda é comum, empiricamente falando, encontrar
com membros e lideres que ora se identificam como calvinistas; ora como arminianos; ora alegam que nao
sd0 nem arminianos e nem calvinistas, mas biblicos; e ora defendem um ponto de vista que se assemelha ao
pelagianismo ou mais comumente o semipelagianismo. Sera que a confissao assembleiana da conta de resolver
tal confusdo doutrinaria quanto a soteriologia?

A revisao do documento partiu de trés pontos basilares: “i) a necessidade de padronizar a estrutura
e a linguagem; ii) a necessidade de alinhamento com o contetido do Cremos; iii) a necessidade de inserir o
topico Pentecostal/Espirito Santo em cada capitulo” (Declaracao de F¢, 2025, p. 16). Em geral, as mudangas
nao sdo tao grandes; em alguns momentos, os textos mudaram de lugar, para uma melhor organizacao dos
assuntos correspondentes; noutros casos, pequenas por¢des foram retiradas; ainda pequenos trechos tiveram
a linguagem alterada. No entanto, em geral, o texto segue com a mesma linha de pensamento anterior.

O presente artigo foi escrito, originalmente, a partir da versio de 2016. Contudo, as vésperas de ser
publicado, deparamo-nos com a publicagio da Declaracao de Fé revisada. Deste modo, apresentaremos os
dois documentos e, caso seja necessaria alguma observacio especifica de mudanca ou de diferenca relevante
de um para o outro, apontaremos especificamente. Em textos que estdo em ambas as versoes, referenciaremos
as paginas correspondentes.

Discorridas as apresentacdes quanto as nossas fontes primarias, este artigo pretende comparar tais
documentos, em especial, 0 Remonstrantie (1648) e a Declaragio de Fé (2016; 2025), visando verificar a
presenca das crencas arminio-remonstrantes na confessionalidade das Assembleias de Deus. Conforme
mencionado antes, empiricamente, ¢ comum nos depararmos com membros desta denominacao pentecostal
que alegam que sua Igreja nao ¢ arminiana e tampouco calvinista, mas biblica. Nossa intuicio e hipotese é
que isso ndo seja verdade - pelo menos do ponto de vista confessional oficial -, haja vista que os artigos da
Declaragdo de Fé parecem ir ao encontro do Remonstrantie e das ideias soteriologicas de Arminio. Contudo,
a analise comparativa apontar-nos-a o resultado.

7 Para mais informacdes sobre a fundacio da Irmandade Remonstrante, ver Couto, 2021, p. 515-542.
8 Paramais detalhes sobre o exilio remonstrante, veja Couto, 2022.



MA-TEBLOGICA

A seguir, faremos nossa analise a partir do roteiro que encontramos no Remonstrantie, em que a sequéncia
de afirmacoes segue o seguinte percurso: (1) predestinacio condicional; (2) expiacao ilimitada; (3) pecado
original; (4) graga preveniente e resistivel; e (5) seguranca da salvagao. Faremos uso complementar da Declaratio
Sententiae de Arminio (1629), das Sententia Remonstrantium (1618) e da Confessio Remonstrantes (1621), a
fim de elucidar a continuidade de pensamentos entre Arminio e 0 movimento da remonstrancia. Finalmente,
apresentamos a Declaracio de Fé (2016; 2025) com as devidas comparagdes com as confissdes anteriores.

L. COMPARACAO QUANTO A PREDFSTINACAO

A seguir, apresentamos, ha integra, o primeiro artigo da remonstrancia de 1610, referente a
condicionalidade da predestinacao:

Artigo 1: Que Deus, por um decreto eterno e imutavel em Jesus Cristo, Seu Filho, antes da fundacio
do mundo, determinou salvar dentre a raca humana caida e pecadora, em Cristo, e por amor a Cristo, e por
meio de Cristo, aqueles que, pela graca do Espirito Santo, crerem em Seu Filho Jesus Cristo, e que, pela mesma
graca, devem perseverar até o fim nesta fé e na obediéncia da f¢; e, por outro lado, deixar e condenar no pecado
e sob ira os impenitentes e descrentes, como estranhos a Cristo, de acordo com a palavra do santo Evangelho
em Jodo 3:36: “Aquele que cré no Filho tem a vida eterna; mas aquele que se rebela contra o Filho nao vera a
vida. pelo contrario, a ira de Deus permanece sobre ele”, bem como em outras Escrituras mais (Remonstrantie,
1648, p. 527) 8

O Remonstrantie, como se pode perceber, comeca destacando o aspecto do decreto divino quanto
a predestinagao. Tal decreto, ¢ de natureza eterna e imutavel, tendo sido realizada por Deus, em Cristo, na
eternidade passada, i.e., antes da fundacio do mundo. Isso reflete a opiniao de Arminio, que distinguia quatro
atos divinos em sequéncia em tal decreto, sendo o primeiro a eleicdo de Cristo para “a salvaciao do homem
pecador™, servindo como “Mediador, Redentor, Salvador, Sacerdote e Rei™ (Declaratio Sententiae, 1629, p.
119). Os remonstrantes confirmaram a ideia de um decreto em Cristo, por quem o Pai determinou salvar os
pecadores perdidos dentre a raca humana.

O segundo ato do decreto divino diz respeito a condicionalidade da eleicio das pessoas que precisam
de salvacio, de modo que Arminio afirmou que Deus “decretou receber na graca e efetivar a salvacio daqueles
que, em Cristo, por causa de Cristo e por meio de Cristo, se arrependerem e crerem e perseverarem até o
fim™ (Declaratio Sententiae, 1629, p. 119). O elemento da perseveranca ¢ importante em Arminio aqui. Os
remonstrantes vao na mesma dire¢ao quando afirmam que as pessoas so podem crer em Cristo pela graca e so
podem perseverar até o fim pela mesma graca. De acordo com 0 Remonstrantie, sdo estes que Deus determinou
salvar: os que crerem e perseverarem até o fim.

8 “Artikel I: Dat God, door een eeuwig en onveranderlijk besluit in Jezus Christus Zijn Zoon, voor de grondlegging der wereld
besloten heeft om uit het gevallen, zondige menselijke geslacht diegenen in Christus en om Christus’ wil en door Christus zalig te
maken, die door de genade van de Heilige Geest, in Zijn Zoon Jezus Christus geloven en in dit geloof en in de gehoorzaamheid van
het geloof, door dezelfde genade tot aan het einde toe zouden volharden en daarentegen de onbekeerlijken en de ongelovigen in de
zonde en onder de toorn te laten en te verdoemen als vreemd van Christus, naar het woord van het heilig evangelie bij Johannes 3:36;
Wie in de Zoon gelooft heeft ecuwig leven, wie de Zoon niet wil gehoorzamen zal dat leven niet kennen; integendeel, Gods toorn
blijt op hem rusten en andere Schriftplaatsen meer.”

9 “[..] de homine peccatore servando |[...]”

10 “Mediatorem, Redemptorem, Salvatorem, Sacerdotem & Regem”.

11 “[...] decrevit resipiscentes & credentes in gratiam recipere, eosque, perseverantes ad finem usque, salvos facere in Christo, propter
Christum & per Christum™.



MA-TEBLOGICA

O terceiro ato é quanto as “formas suficientes e eficazes™ da administracao divina para a salvacio,
que atuam na condicionalidade da elei¢do, discutida no decreto anterior, a saber, “o arrependimento e a f¢™
(Declaratio Sententiae, 1629, p. 119). Ou seja, para alguém ser eleito, deve responder a graca de Deus e por meio
da mesma graca, com arrependimento e fé. Tal resposta seria impossivel sem a graca divina e os remonstrantes
estao com Arminio nesse pensamento, pois confirmaram que a condicionalidade da eleicio esta para aqueles
que crerem em Jesus pela graca e que perseverarem pela mesma graga até o fim. O arrependimento aparece no
Remonstrantie quando eles demonstram o fato de que os que nio se arrependerem, i.e., 0s impenitentes, serdo
colocados debaixo da ira divina e serdo tidos como desconhecidos de Cristo.

O quarto decreto dialoga com 0 modus operandi da eleicio com base na presciéncia divina, destacando
o fato de que Deus sabe antes de tudo quais sdo as pessoas que “creriam e perseverariam™* e os que nao
responderiam com arrependimento e fé, bem como os que nio perseverariam na fé (Declaratio Sententiae,
1629, p. 119). Nesse sentido, a eleicdo efetiva ¢ para aqueles que Deus sabe antecipadamente que crerdo e
perseverardo. A ideia de presciéncia ¢ implicita no Remonstrantie, pois precisamos pensar no fato de Deus
sabendo quem sdo as pessoas que irdo crer e perseverar até o fim como sendo as eleitas. No entanto, o
documento nao usa esse termo e nem apresenta os verbos no participio latino ou num equivalente ao futuro

do pretérito, do nosso portugués.

Nas Sententia Remonstrantium (1618, p. 113), eles abordam a importancia da presciéncia ao tratarem
da tematica da elei¢do, informando que “Deus nio decretou eleger ninguém para a vida eterna e tampouco
reprovar ninguém desta de antemao, [...] sem qualquer consideracao prévia de obediéncia ou desobediéncia™.
Nao que a salvacio seja alcancada pelas obras ou seja meritoria; contudo, a énfase deles esta no sentido de que
antes de eleger, Deus levou em conta a fé e o arrependimento previstos como resposta a acao da graca.

Eles confirmam que “a eleicao de cada pessoa ¢ definitiva, baseada na consideracao de sua fé em Jesus
Cristo e de sua perseveranca™ e “a reprovacao da vida eterna ¢ feita de acordo com a consideracao precedente
na descrenca e na perseveranca na incredulidade™ (Sententia Remonstrantium, 1618, p. 114). Ou seja, do ponto
de vista divino, a eleicdo é condicional no sentido de que leva em conta a fé e o arrependimento previstos; uma
vez pré-conhecidos, tais formas suficientes e eficazes da economia soteriologica divina leva a efetivagao da
eleicao; os que Deus preve a rejeicdo e a incredulidade, sao reprovados.

Isso nos traz novamente ao primeiro ato do decreto de Deus, em que Cristo ¢ o eleito para redimir a
humanidade. Na Confessio Remonstrantes (1621, p. 69), eles testificam que “pareceu bem ao Deus misericordioso,
no fim dos tempos ou na plenitude dos tempos, comegar e executar adequadamente aquela obra mais excelente
que ele havia conhecido de antemao, antes da fundacio do mundo [...], a saber, a obra da Redencdo™$, de modo
que “Deus realizou esta obra por meio de seu tnico Filho unigénito, nosso Senhor Jesus Cristo™*

12 “[...] media [...] sufficienter & efiicaciter”.

13 “[...] resipiscentes & credentes”.

14 “[...] credituri & perseveraturi”.

15 “Deus non decrevit quengitam ad vitam aeternam eligere, aut ab eadem reprobare ordine prius, [..] citra ullius obedientiae
velinobedientiae antecedentis intuitum™.

16 “Electio singularum personarum peremtoria est, ex consideratione fidei in lesum Christum & perseverantiae”.

17 “Reprobatio a vita acterna facta est secundum considerationem antecedaneae infidelitatis, & perseverantiae in infidelitate”.

18 “[...] visum fuit clementissimo Deo, ina fine seculorum, sive in plenitudine temporis, excellentissimum opus illud, quodb ante mundi
fundamenta preasciverat”.

19 “Hoc opus peregit Deus per unicum filium suum unigenitum, D. N. Jesum Christum”.



MA-TEBLOGICA

A Declaragao de Fé (2016, p. 63; 2025, p. 108-109) nio se distancia dos apontamentos feitos por Arminio
e pelos remonstrantes. Num primeiro momento, o documento afirma que “o Soberano Deus nao predestinou
incondicionalmente pessoa alguma a condenacdo eterna, mas, sim, almeja que todos, arrependendo-se,
convertam-se de seus maus caminhos”. A negativa quanto a incondicionalidade da predestinacao distancia
automaticamente esta confissao dopensamento calvinista; ao estipular que o desejo de Deus € oarrependimento

e a conversio dos pecadores, aproxima-se da eleicao condicional arminio-remonstrante.

A afirmacio seguinte ¢ mais objetiva: “A predestinacio genuinamente biblica diz respeito apenas a
salvacao, sendo condicionada a fé em Cristo Jesus, estando relacionada a presciéncia de Deus” (Declaracao
de Fé, 2016, p. 63). Esse texto nao esta mais na nova Declaragio de Fé (2025). Contudo, ele foi modificado e
ampliado para a seguinte afirmacao:

O vocabulo “predestinacdo” aparece seis vezes no Novo Testamento e, em nenhuma dessas vezes, a
expressao faz referéncia a pecadores sendo destinados a condenacio eterna. Por conseguinte, a predestinacio
nao ¢ dupla, isto €, ndo esta relacionada com a condenacio, mas diz respeito apenas a salvacio, sendo
condicionada a fé em Cristo Jesus e a presciéncia divina (Ef 1.4,5; 1 Pe 1.2) (Declaracio de Fé, 2025, p. 109 -

italicos nossos).

De qualquer modo, em ambos os textos, a resposta de fé humana a graca de Deus ¢ uma condi¢éo sine
qua non para a salvacdo, havendo destaque para a condicionalidade da elei¢ao, conforme deixamos demarcado
em italico. E, tal fé, é prevista por Deus em sua totalidade, i.e., desde a entrega a Cristo, como salvador, até o
ato final de perseveranca, de modo que “a elei¢ao e a predestinagao dos salvos € precedida pelo conhecimento
prévio de Deus daqueles que, diante do chamamento do evangelho, iriam crer, receber a Cristo como o seu
Salvador pessoal e perseverar até o fim” (Declaracdo de F¢, 2025, p. 109).°

Nos excertos anteriores, também encontramos criticas diretas a incondicionalidade da eleicao e a dupla
predestinacio, distanciando o credo assembleiano do calvinismo. Tal critica ja ¢ antiga na confessionalidade
assembleiana. No Jornal Mensageiro da Paz, de 1938, um “Cremos”, ja adaptado, trazia a seguinte afirmativa:
“0 movimento pentecostal nao admite o fanatismo das predestinagdes e salvacio incondicional” (Theodoro
Sthor apud Aradgjo, 2016, p. 48). Foi esse mesmo tipo de critica que motivou os remonstrantes a protestarem
contra o calvinismo rigido e a proporem uma alternativa biblica da predestinacao que levasse em conta o
aspecto condicional da predestinacao, desdobrada na eleicdo e na reprovagao.

2. COMPARACAO QUANTO A FXPIACAO

O segundo artigo da remonstrancia diz respeito a abrangéncia da expiagdo. O calvinismo rigido
defendia a ideia de que Cristo morreu tao somente pelos eleitos que escolheu salvar na eternidade passada, ao
passo que os remonstrantes propuseram uma abrangéncia ilimitada do sacrificio de Cristo, como podemos
VET a seguir:

Artigo 2: Que, de acordo com isso, Jesus Cristo, o Salvador do mundo, morreu por todos e cada um dos
homens, de modo que, pela morte da cruz, obteve para todos a reconciliacio e o perdao dos pecados; todavia,
de tal modo que ninguém realmente desfruta deste perdao dos pecados, senao somente aqueles que creem,

20 A Declaracio de Fé anterior (2016, p. 63) tinha um texto ligeiramente diferente: [...] a predestinagio dos salvos é precedida pelo
conhecimento prévio de Deus daqueles que, diante do chamamento do Evangelho, recebem a Cristo como o seu Salvador pessoal e
perseveram até o fim”.



MA-TEBLOGICA

também de acordo com a palavra do Evangelho de Joao 3:16: “Porque Deus amou o mundo de tal maneira que
deu o seu Filho unigénito, para que todo aquele que nele cré nao pereca, mas tenha a vida eterna” e em 1 Jodo
2:2: “E Ele quem faz propiciagao pelos nossos pecados, e nio somente pelos nossos, mas pelos pecados do
mundo inteiro” (Remonstrantie, 1648, p. 527).%

O artigo comeca fazendo alusdo ao anterior. Se Deus nio elegeu algumas incondicionalmente
algumas pessoas para a salvacdo, entdo segue um caminho logico a afirmacgio de que a expiacao de Cristo se
deu por todas e cada uma das pessoas. Os remonstrantes estdo cientes de que essa afirmagao poderia levar,
equivocadamente, a nocao de universalismo, i.e., de que a obra de Jesus por todos levaria automaticamente
todos a justificacdo. Deste modo, eles destacam que, em sua morte, Jesus “obteve” a redencdo para todos, mas
que o “desfrutar” dos beneficios da expiacao somente podem ser estendidos aos que se arrependem e creem.

Isso reflete o pensamento de Arminio. No entanto, tal discussdo ndo esta na Declaratio Sententiae, e
sim num outro documento: Apologia adversus articulos (Apologia contra certos artigos). Neste documento,
algumas pessoas 0 acusavam de ensinar heresias na Universidade de Leiden e apresentaram 31 artigos
difamatorios contra ele no ano de 1608 e, provavelmente, foi publicada em 1609, o documento contendo suas
respostas. Encontramos o texto na Opera Theologica (1629) de Arminio.

O artigo XII comeca com a seguinte afirmacao: “Cristo morreu por todos os homens, e por cada
individuo™. Arminio analisa a frase demonstrando que ela pode oferecer ambiguidade se nio explicada
adequadamente, de modo que “ela pode significar que o preco da morte de Cristo foi pago por todas e cada
uma das pessoas, ou que a redencao que foi obtida por aquele preco foi aplicada e transmitida a todas e a cada
uma das pessoas™ (Apologia adversus articulos, 1629, p. 153). Ele esta de acordo com a abrangéncia ilimitada
da expiacido de Cristo, que a primeira afirmagio pode presumir, mas esta desconfortavel com a segunda
possibilidade, chegando a afirmar: “Desaprovo inteiramente a altima opinido, porque Deus estabeleceu por
um decreto peremptorio, que somente os fi¢is devem ser participantes dessa redencao™* (Apologia adversus
articulos, 1629, p. 153).

Para solucionar essa aparente tensao e contradicdo, Arminio desenvolve o conceito de redencao obtida
e redencao aplicada, temas que ele explica com maior profundidade em outros textos. O primeiro caso diz
respeito a obra que Cristo obteve por toda a raga humana através de sua agao expiatoria de édyopélw (compra /
aquisicao). Assim explica o te6logo de Oudewater numa de suas aulas privadas aos discentes da Universidade
de Leiden, as Disputationes privatae: “Pois o ato de salvar, na medida em que ¢ atribuido a Cristo, marca a
aquisicao da salvacao™ (Disp. Priv. XXXV, 1629).

A redencao aplicada, por sua vez, € aquela que Jesus imputa os beneficios de sua obra redentora aos que
se arrependeram e creram, haja vista que sua ideia de elei¢ao, como vimos no topico anterior, ¢ condicional.

21 Artikel 2: Dat in overeenstemming daarmee Jezus Christus, de Zaligmaker van de wereld, voor allen en voor ieder mens gestorven is,
zo, dat Hij voor allen door de dood van het kruis de verzoening en de vergeving der zonden verworven heeft, echter zo, dat niemand
deze vergeving der zonden metterdaad geniet, dan alleen de gelovigen, mede naar het woord van het evangelie van Johannes 3:16;
Want God had de wereld zo lief dat hij zijn enige Zoon heeft gegeven, opdat iedereen die in hem gelooft niet verloren gaat, maar
eeuwig leven heeft. en in 1 Johannes 2:2; Hij is het die verzoening brengt voor onze zonden, en niet alleen voor die van ons, maar voor
de zonden van de hele wereld.

22 “Christum pro omnibus & singulis mortuum esse”.

23 “Aut prettum moreus Christus pro homnibus & singulus datum, aut omnibus & singulum aplicari & communuati redimitionem
ille pretto imperatam”.

24 “Hanc sententiam ego improbo, propterea quod Deus peremptorio decreto statuerit, ut soli fideles redemtionis istius participes
siant”.

25 “Salvandi enim actus quatenus Christo tribuitur, salutis notat acquisitionem”.



MA-TEBLOGICA

Logo, a obtencio nio é sinonimo de aplicacio direta, mas de causa x efeito. Assim, Arminio informa numa de
suas aulas publicas, as Disputationes publicae: “Pois a vocacdo, por assim dizer, ¢ realmente perfeita, visto
que sai daquele que chama, porém, € necessario um efeito relativo para que aqueles que sao chamados possam
ser considerados em nome da Igreja. Pois excluimos da Igreja [...] aqueles que nao tém Cristo como cabega™®
(Disp. Pub. XVIII, 1629, p. 296).

Nas Sententia Remonstrantium (1618, p. 116), eles acrescentem dois importantes argumentos:
primeiramente, que Cristo, ao morrer por todas e cada uma das pessoas, também ¢ detentor do mérito da
reconciliacio de Deus com a humanidade; no entanto, isso nao € realizado automaticamente, pois “segundo
0 pacto da nova e graciosa Alianca, ninguém se torna participante dos beneficios produzidos pela morte de
Cristo, exceto pela fé"¥. Voltando-se, portanto, para a condicionalidade da eleicao, eles trazem esse fator
como chave para que a redencio obtida seja diferenciada da aplicada.

O segundo ponto importante ¢ uma critica ao sistema calvinista da expiagéo limitada. De acordo com o
documento, o que € imposto na condicionalidade da eleicio s6 pode ser cobrado de pessoas pelas quais Jesus
morreu, de modo que, as que nao foram inclusas na redencao obtida, nao podem ser culpadas por nao crerem,
ja que Cristo ndo fez expiacao por elas. Isso impacta diretamente na aplicacdo da justica divina aos réprobos,
pois se os tais “foram reprovados, entdo seriam obrigados a crer que Cristo nao morreu por eles”28 (Sententia
Remonstrantium, 1618, p. 116).

A Confessio Remonstrantes (1621, p. 73) inclui mais uma critica ao modelo calvinista da expiacao
restrita. Partindo de uma perspectiva electiocéntrica, i.e., centrada na elei¢do das pessoas que Deus separou
desde a eternidade passada, os remonstrantes chegam a constatagao de que os tais “nao precisam de nenhuma
expiacao e reconciliagio, porque foram absolutamente eleitos para a salvacao”.”® Nesse sentido, a expiagao
realizada no tempo-espaco acaba se tornando mero elo na grande corrente da obra de redencao.

Também neste axioma, a Declaracdo de Fé (2016; 2025) ndo se distancia dos ensinos de Arminio e
dos remonstrantes. No entanto, o documento nio ¢ tao detalhista ao abordar a abrangéncia do sacrificio de
Cristo, podendo permitir as interpretacoes peculiares do sistema calvinista de que expressdes como “todos”
e “mundo”, na Biblia, podem ser genéricas para uma parte de eleitos de todas as tribos, linguas e nacoes e/
ou do mundo. Como exemplo, podemos mencionar os excertos que afirmam que “as iniquidades de todos os
pecadores foram transferidas para o Servo Sofredor”, que “Sua morte foi em nosso lugar”, que “Ele morreu por
todos” e “pelos pecados do mundo inteiro” (Declaragio de Fé, 2016, p. 34; 2025, p. 105-106).%°

Talvez, 0 espaco com maior especificidade para a universalidade da expiacio esteja no apontamento
de que “o Evangelho contempla a todos e a ninguém exclui”, de modo que “a salvacio esta disponivel a todos
0s que creem. Sim, todos nos, sem excecdo, podemos ser salvos através dos méritos de Jesus Cristo, pois
todos nos fomos criados a imagem de Deus” (Declaragao de Fé, 2016, p. 63; 2025, p. 108).*' A potencialidade
indicada na oracdo de que “todos [...]| podemos ser salvos” num contexto de inclusio total da humanidade
e contrariedade a acepcio de pessoas pode ser um indicativo mais claro da expiacao ilimitada contida nos
ensinos de Arminio e dos remonstrantes.

26 “Vocatio enim ut ut actu perfecta est, quum a vocante est profecta, effectus tamen relativus requiritur ad hoc ut vocati nomine
Ecclesiae censeri possint. Quare ab Ecclesiae excludimus |...| qui Christum caput non tenente”.

27 “Nemo tamen secundu, Novi & gratiosi feederis pactum aliter quam per fidem beneficiorum morte Christi partorum, reipsa fit
particeps”

28 “[...] quin si tales Reprobi essent, ii credere tenerentur, Christum pro se mortuuam non esse”.

29 “[...] expiatione & reconciliatone tali opus non habent: quia eo ipso, quod praccise ad salutem electi sunt”.

30 Esse texto foi realocado para o capitulo VII, Sobre a Salvacio, na nova Declaracio de Fé (2025).

31 O trecho da nova Declaracio de Fé (2025) estd igual, exceto pela parte “pois todos nos fomos criados a imagem de Deus”, que foi
retirado do novo documento.



MA-TEBLOGICA

Contudo, ainda vale mencionar que, a expiacao ilimitada ¢ resultado direto, via logica, do raciocinio
da eleicdo condicional: Cristo morreu por todas e cada uma das pessoas obtendo a redencao; todas e cada
uma das pessoas podem (potentia), condicionalmente e pela graca, receber os beneficios da redencao obtida;
logo, os beneficios da redencao somente sao aplicados aos que se arrependem e creem, conforme o decreto
condicional da eleicao. Corroboram com esse argumento tltimo, a mencdo que havia na Declaragio de Fé de
2016 (p. 35), de que “o sacrificio de Jesus é de um valor infinito e ilimitado: sua morte pode expiar os pecados
da humanidade inteira” (italico meu).*

Ademais, o documento assembleiano ainda afirma que: “Deus proveu a salvagao para todas as pessoas,
mas essa salvacdo aplica-se somente aquelas que creem” (Declaragio de Fé, 2016, p. 64; 2025, p. 115). Nesse
sentido, o texto ressalta que, a expia¢ao de Cristo obteve a possibilidade de expiar os pecados da humanidade
por inteiro por meio da provisio do perdao dos pecados, mas nio o faz, em realidade, porque o decreto da
eleicao ¢ condicional, diferenciando a redencao obtida — que diz respeito ao ato sacrificial de Cristo no tempo
espaco — da redencio aplicada — que somente ¢é feita aos que creem em Cristo e em sua obra vicaria.

3. COMPARACAO QUANTO AQO PFCADO ORIGINAL

O artigo subsequente, no Remonstrantie, diz respeito ao problema da pecaminosidade humana,
aludindo a queda de Adao e seus efeitos lapsarios em toda sua descendéncia; teria o ser humano condicoes de
tomar decisoes espirituais de maneira totalmente livre? Ou o arbitrio seria algo escravizado, sujeito ao pecado,
carente da libertacdo da graca de Deus? A seguir, encontramos a resposta remonstrante para tal problema:

Artigo 3: O homem nao tem fé salvadora por si mesmo, nem as obras pelo poder de sua vontade, visto
que no estado de apostasia e de pecado, ele ndo pode desejar, pensar ou fazer nada de bom — isto ¢, nada
que seja verdadeiramente bom — por si mesmo (especialmente, a fé salvadora). Mas ¢ necessario que ele
nasca de novo e seja renovado por Deus em Cristo, por meio do Espirito Santo, no entendimento, afeicoes,
vontade e em todas as suas faculdades, a fim de que possa entender, pensar, desejar e realizar corretamente
o verdadeiro bem, de acordo com a palavra de Cristo em Jodo 15:5: “Eu sou a videira e vocés sio os ramos.
Se alguém permanecer em mim e eu nele, esse dara muito fruto. Mas sem mim vocé nio pode fazer nada”
(Remonstrantie, 1648, p. 527).

Os remonstrantes comecam destacando que a fé salvadora nio ¢ algo inato ao ser humano caido. As
boas obras — de caracteristica espirituais — também ndo sao naturais ao homem natural. Essa condicao lapsaria
trouxe consequéncias desastrosas, de maneira que é impossivel para o nao regenerado desejar, pensar ou fazer
0 que € bom a partir de si mesmo. Somente o Espirito Santo torna essas acoes possiveis.

Arminio reconhece os mesmos efeitos no estado caido da humanidade. Em sua Declaratio Sententiae
(1629, p. 121), ele trabalha trés momentos do ser humano: antes da queda, depois da queda e depois da
regeneracdo. Primeiramente, portanto, ele discute a condicdo prévia a queda, demonstrando que Adao era

32 Essa frase foi retirada da nova Declaracio de Fé (2025, cf. p. 106-107).

33 Artikel 3: Dat de mens het zaligmakende geloof van zichzelf niet heeft, en ook niet door de kracht van zijn wil, omdat hijin de stand
van de afwijking en van de zonde, niets goeds, dat waarlijk goed is (zoals inzonderheid het zaligmakend geloof), uit en van zichzelf
kan willen, denken of doen. Maar dat het nodig is, dat hij door God in Christus door de Heilige Geest herboren wordt en vernieuwd,
in verstand, gevoel of wil en in alle krachten, opdat hij het ware goed recht moge verstaan, bedenken, willen, en volbrengen naar het
woord van Christus in Johannes 15:5; Tk ben de wijnstok en jullie zijn de ranken. Als iemand in mij blijft en ik in hem, zal hij veel
vrucht dragen. Maar zonder mij kun je niets doen.



MA-TEBLOGICA

possuidor de livre-arbitrio, mas chama a atengao para o fato de que, mesmo usufruindo de tal liberdade, nao
podia exercer o conhecimento, a santidade, o poder, o entendimento, a estima, a consideracao, o desejo e o
bem, sem “o auxilio da graca de Deus™*.

O proximo topico, é concernente a humanidade caida. Sob os efeitos do pecado de Adao, Arminio
destaca que o ser humano “nao € capaz, de si mesmo e por si mesmo, de pensar, nem querer, ou fazer o que
¢ realmente bom™ (Declaratio Sententiae, 1629, p. 122). A queda tornou a posteridade do primeiro homem
escrava do pecado, inclinada ao mal. Por si s, tal individuo nio consegue praticar o que “realmente seja bom™*
Podemos dizer que, nesta condicao, o arbitrio nao ¢ mais livre, sendo escravo; dai, a incapacidade espiritual
descrita por Arminio. Deve haver, deste modo, uma agéo externa, oriunda do poder divino, para que tal pessoa
seja “regenerada e renovada em seu entendimento, afei¢des e vontades, e em todos seus poderes, por Deus, em
Cristo, por intermédio do Santo Espirito™ (Declaratio Sententiae, 1629, p. 122).

Todavia, nao se deve pensar que, depois de experimentar a regeneracao, o arbitrio fica livre novamente
ao ponto de ser possivel agir em todas aquelas instancias de maneira autdnoma, a despeito da graca de Deus.
Arminio destaca que, “uma vez liberto do pecado, ele [0 regenerado] pode pensar, querer e fazer aquilo que
¢ bom, mas ainda assim somente com a ajuda continuada da graca de Deus™® (Declaratio Sententiae, 1629, p.
122), de modo que, ao invés de pensarmos em livre-arbitrio, a opinido arminio-remonstrante pode ser melhor
definida como arbitrio liberto e este so tem relevancia e atuacio mediante a capacitagio do Espirito.

A Declaratio Sententiae visa deixar claro o distanciamento da posicio de Arminio e de Pelagio.* “Ja
deixei bem claro anteriormente que, estou muito distante de tais opinides™ e “também declaro que essa
opinido de Pelagio ¢ herética e conflita diametralmente com estas palavras de Cristo: ‘sem mim nada podeis
fazer’ [Jo 15:5]™* (Declaratio Sententiae, 1629, p. 124). Pelagio defendia que o arbitrio permanecia intacto na
descendeéncia de Adao, mesmo depois da queda e o tedlogo de Oudewater vai pelo caminho agostiniano da
perda do arbitrio.

E nao ¢€ apenas contra Pelagio que Arminio se posiciona. Joiao Cassiano* defendia o enfraquecimento
do arbitrio, a despeito da perda ou da continuacio intacta. Ele usou frequentemente a metafora de que o
arbitrio estava enfermo e que o ser humano poderia comecar a realizar as obras espirituais, ndo podendo, na
verdade, conclui-las. No entanto, essa ideia também ia numa direcao diferente da proposta por Arminio.

Em uma de suas aulas publicas, intitulada De Libero hominis Arbitrio ejusque viribus (Sobre o livre-
arbitrio do homem e seus poderes), Arminio mencionou que no estado caido da humanidade, “o livre-arbitrio
do homem para o que ¢ bom nao esta somente ferido, aleijado, enfermo, dobrado e enfraquecido™?, como
defendia o cassianismo. Na verdade, “ele esta aprisionado, perdido e destruido™*, de modo que “seus poderes

34 “[...] auxilio gratia Dei”.

35 “[...] ex seipso & a seipso, quod quide vere bonum est, neque cogitare, neque velle aut facere posse”.

36 “[..] ad id quod vere bonum”.

37 “[...] ut a Deo in Christo per Spiritum Sanctum ipsius regeneretur & renoverur in intellectus, affectionibus sive voluntate,
omnibusgne viribus”.

38 “[...] utpote liberatum a peccato, posse bonum cogitare, velle & facere, sed tamen non nisi cum auxilio semper gratiae Dei”.

39 Para saber mais sobre as ideias de Pelagio e para acessar mais comparativos entre as opinides dele e as de Arminio, ver Couto, 2019.

40 “Quantum vero ab hac sententia absim, jam antea saris superque declaravi”.

41 “...] quinimo hoc etiam num dico, me hanc Pelagii sententiam pro haeretica habere, quaeque ex diametro cum verbis Christi
pugnet, sine me nihil potestis facere”.

42 Para mais informacodes sobre a teologia de Joao Cassiano e comparagdes com a de Arminio, ver Couto, 2019.

43 “[...] liberum hominis arbitrium ad verum bonum non modo vulneratum, sauciatum, infirmatum, inclinatum & attenuatum est”.

44 “[...] sed & captivatum, perditum, amissum”.



MA-TEBLOGICA

nao estdo somente debilitados™; eles se tornaram “intteis e nulos, a nao ser que sejam ajudados pela graga™®,

afinal, “Cristo disse: ‘sem mim nada podeis fazer™ (Disp. Pub. XI, 1629, p. 263).

Os remonstrantes enfatizaram com menos clareza a perda do arbitrio no Remonstrantie. Porém,
encontramos uma declaragdo mais incisiva nas Sententia Remonstrantium (1618, p. 116). Num trecho, eles
acrescentam que, “a vontade [do ser humano], em um estado de lapso [i.e., de queda], e antes do chamado [de
Deus|, nao possui a capacidade e a liberdade de querer qualquer bem que seja de natureza salvifica”.*® Ou seja,
a queda de Adao retirou a liberdade da vontade para as questdes espirituais e o livre-arbitrio nao ¢ mais uma
condicio inata do homem caido / nio regenerado.

Contudo, nio ¢ apenas quanto ao bem que tal individuo nao consegue ter liberdade para tomar suas
decisoes. Eles esclarecem: “negamos que a liberdade de querer tanto o bem quanto o mal esteja presente
na vontade [humana] em qualquer estado [i.e., condi¢ao]™* (Sententia Remonstrantium, 1618, p. 116). A
liberdade nao esta nem mesmo para escolher o pecado na condicao lapsaria, pois o estado do nao regenerado
¢ de escravidao e o escravo nao tem vontade nenhuma livre.

Os excertos do Remonstrantie e das Sententia Remonstrantium sio suficientes para afasta-los de
qualquer indicio de pelagianismo e cassianismo. Todavia, a Confessio Remonstrantes (1621, p. 65) ainda
complementa mais uma informacao, destacando, por exemplo, que, “uma vez que Adao era a raiz e a origem
de toda a raca humana, ele envolveu nio somente a si mesmo, mas também toda a sua posteridade [...] na
mesma morte e miséria, envolvendo-os consigo™® A confissdo aponta para a solidariedade da raca e para a
universalidade do pecado, deixando a nocdo pelagiana de que o pecado de Adao atingiu somente a si mesmo e
que seus descendentes sao intactos, vindo a pecarem por socializagzo.

ADeclaragaode Fé (2016;2025) segue por caminhos similares aos pensamentos arminio-remonstrantes.
Comecamos destacando um trecho que aborda a doutrina da solidariedade da raca: “Deus dotou Adao do
livre-arbitrio, com o qual ele era capaz tanto de obedecer quanto de desobedecer ao Criador. Ele escolheu
desobedecer a Deus, e a sua queda arruinou toda a humanidade, distanciando-a de Deus” (Declaracio de Fé,
2016, p. 57;2025,p. 95).”' A queda de Adao, portanto, ndo se restringiu a Adao, mas afetou toda sua posteridade,
de modo que “a humanidade tornou-se universal e totalmente degenerada, pois todos os seus descendentes
nascem em pecado (Declaragdo de Fé¢, 2016, p. 57)™2. Tais afirmacoes vao na contramao de Pelagio e Joao
Cassiano.

Um dos ensinos dos remonstrantes e de Arminio ¢ que o pecado adamico vergou a vontade do
individuo lapsario para o pecado, tornando-o escravo. De modo similar, lemos na Declaracao de Fé (2016,
p. 58; 2025, p. 98) que “a Queda no Eden arruinou toda a humanidade tao profundamente que transmitiu a
todos os seres humanos a tendéncia ou inclinacao para o pecado”. Isso também se da por aquilo que a teologia

45 “[...] viresque ejus non modo, debilitae”.

46 “[...] cassae, nisi adjuventur a gratia, sed & nullae nisi excitentur ab eadem”.

47 “|...] dicente Christo, sine me nihil potestis facere”.

48 “Voluntas in statu lapsus, ante Vocationem, non hahet potentiam & libertatem, ullum bonum, quod salutare sit, volendi”.

49 “Ideoque libertatem volendi tam bonum salutare quam malum, in omni statu, voluntati adesse negamus”.

50 “Quia verd Adamus stirps ac radix erat totiusa generis humani, ideo non seipsum tantum, sed omnes etiam posteros suos [...| eidem
morti ac miseriz involvit, & una secum implicuit”.

51 Cf. Declaracao de F¢, 2025, p. 95. No novo documento, houve uma substituicao de Adao por ser humano. Contudo, o contexto ndo
aponta para a ideia de que toda a raca humana tem livre-arbitrio. Ela aponta do mesmo modo para Adao.

52 Esse trecho foi retirado da nova Declaracio de Fé (2025). No entanto, ndo ha uma negacio de que os descendentes de Adao ja
nascem em pecado. Noutro lugar, o novo documento fala de “pecaminosidade universal e hereditaria” (p. 95) e “até os bebés recém-
nascidos e as demais criancas que ainda ndo conheceram experiencialmente o pecado ja possuem uma natureza pecaminosa” (p.
100).



MA-TEBLOGICA

setecentista chamou de depravacao total (um sindnimo para o termo agostiniano, pecado original), sugerindo
a contaminacao integral do ser humano nao regenerado.

Arminio (2010, p. 213), numa de suas aulas publicas perdidas, intitulada De peccato originali (Sobre o
pecado original), descreveu tal pecado como sendo “a depravacao e corrupcio hereditarias da nossa natureza,
espalhadas por todas as partes da alma™?. Tais corrupcoes nao se limitavam apenas aos “apetites e sentidos,
mas [atingiram| todas as partes da alma, como o intelecto e a vontade™* (Arminius, 2010, p. 215). Seguindo o
mesmo raciocinio, a Declaragdo de Fé (2016, p. 58, 2025, p. 98) destaca que, “a corrupg¢ao do género humano
atingiu o homem em toda a sua composi¢ao — corpo, alma e espirito”.

Tendo atingido, portanto, a area espiritual, “o homem por si mesmo nio consegue voltar-se para
Deus sem o auxilio da graca divina” (Declaracdo de F¢, 2016, p. 58; 2025, p. 99). Isso equivale a dizer — na
linguagem arminio-remonstrante — que, a capacidade espiritual que Adao gozava no Eden foi perdida com a
queda e que, portanto, o arbitrio ndo esta mais, desde entéo, ativo e tampouco livre para as coisas espirituais,
sendo escravizado pelo pecado em sua condigdo lapsaria, carecendo da libertacao divina por meio da graca
de Deus. Nesse sentido, o documento assembleiano vai na direcao do que chamamos de arbitrio liberto, pois
afirma que, “os seres humanos, influenciados pela graca que habilita a livre escolha, sao livres para escolher”
(Declaragao de F¢, 2016, p. 64; 2025, p. 115).

Outro efeito do pecado original ¢ a incapacidade espiritual; ndo somente para ir em dire¢do a Deus,
mas também para entender as coisas espirituais. O documento assembleiano reconhece ambas as realidades:
“Deus derrama sua graca, sem a qual o homem nio pode entender as coisas espirituais, ou seja, foi Deus quem
tomou a iniciativa na salvacao” (Declaracao de Fé¢, 2016, p. 64; 2025, p. 114). Em primeiro lugar, o documento
enfatiza a iniciativa espiritual perdida pela humanidade — diferentemente da nocao de Pelagio, que ¢ inata;
e de Cassiano, que ¢ enferma; sendo em ambos os casos, tal iniciativa possivel. Em segundo lugar, o texto
antecipa a discussao solucionadora remonstrante para tal circunstancia lapsaria e traz a solugio para este
problema, a saber, a iniciativa da graca, pois se nao ha quem tenha entendimento (como disse Paulo em
Romanos 3:10), Deus € quem ilumina o pecador contumaz para o conhecimento do sagrado e ¢ quem toma
iniciativa na via salutis.

4. COMPARACAO QUANTO A GRACA DIVINA

Openultimoartigodaremonstranciasegue oraciocinioanterior: se oserhumanocaidoestaespiritualmente
incapaz, devido aos efeitos do pecado original, como pode ter acesso a salvacio, visto que nao tem arbitrio e nio
consegue dar nenhum passo em direcao a Deus? A resposta esta na preveniéncia da graca de Deus, que, em algum
estagio de sua atuacdo pode ser resistida. A seguir, o artigo completo:

Artigo 4: Que esta graca de Deus € o comeco, 0 progresso e a consumagao de todo bem, de modo que, nem
mesmo o0 homem regenerado, sem esta graca precedente ou preveniente — que € estimulante, impulsionadora
e cooperante —, ndo pode pensar, desejar ou fazer o bem, nem resistir a qualquer tentacio do mal. De modo
que toda boa acido ou operagao para o bem que se possa imaginar, deve ser atribuida a graca de Deus em Cristo.
Contudo, quanto a maneira de operar, essa graca nao ¢ irresistivel, pois esta escrito sobre muitos que resistiram
ao Espirito Santo, como em Atos 7 e em muitas outras passagens (Remonstrantie, 1648, p. 527).”

53 “[...] est hereditaria naturae nostrae pravitas et corruptio in omnes animae partes diffusa”.
54 “[...] non in sola parte inferiore seu appetitu sensuum, sed omnes animae partes maxime vero intellectum et voluntatem”.
55 Artikel 4: Dat deze genade van God is het begin, de voortgang en de voltooiing van alle goeds, ook zo ver, dat de wedergeboren mens



MA-TEBLOGICA

O artigo anterior ja havia salientado que nem mesmo o ser humano regenerado pode fazer o bem
espiritual e que ¢ dependente da graca divina para que tais obras sejam realizadas. Esse argumento € repetido
aqui, porém, com um acréscimo charicéntrico (i.e., centrado na graca) de que a graga de Deus nao somente
comega as obras espirituais, mas da condicoes de progressio e de consumacdo. Podemos pensar numa via
salutis (caminho de salvacdo), em que para haver arrependimento e {¢, a graca tem que vir antes; para ocorrer
santificacdo, a graca tem que prosseguir; para ser realizada a glorificacdo, a graca tem que operar tal obra. A
énfase remonstrante nao esta no arbitrio e sim na graga divina; nao esta no ser humano e sim em Deus.

O texto dos remonstrantes esta muito alinhado ao pensamento de Arminio na Declaratio Sententiae.
Aqui, o tedlogo de Oudewater comeca definindo o que € graga, afirmando que ela € a “afeicao gratuita™® pela
qual Deus vai em dire¢io ao pecador perdido — ja que este ndo pode fazer esse caminho por si s6 — por
meio do sacrificio expiatorio de Cristo e opera a salvago, aplicando a justificacao e a adogao (Declaratio
Sententiae, 1629, p. 122).

Também a conceitua como sendo uma infusio divina dos dons do Espirito Santo” “tanto no
entendimento, como na vontade e nas afeicoes humanas™2, de modo a possibilitar que o ser humano caido,
agora em contato com a graca, pense, tenha vontade e faca coisas boas. Finalmente, Arminio ainda acrescenta
a caracteristica de “assisténcia permanente™ a graca, denotando o caminho de santificagéo para o individuo
ja regenerado (Declaratio Sententiae, 1629, p. 122). E nesse contexto que Arminio chega a conclusao de que a
graca de Deus ¢ “o inicio, a continuacao e a consumagao de todo o0 bem™® (Declaratio Sententiae, 1629, p. 122)
— frase presente no Remonstrantie.

Ao destacar que a graga de Deus € o comego, a continuacdo e a consumagdo de todo bem, Arminio
perpassa todo o caminho da salvacio (via salutis), confirmando a centralidade da graca (charicentrismo) em
sua teologia, a despeito de qualquer centralidade no ser humano (antropocentrismo). Chama-nos a atencio
a linguagem agostiniana da graca como sendo preveniente e cooperante: “mesmo ja estando regenerado,
0 homem nio pode pensar, desejar e nem fazer bem algum, tampouco resistir a qualquer tentacdo do mal,
sem esta graca preveniente, estimulante, seguidora e cooperante™ (Declaratio Sententiae, 1629, p. 122). Os
remonstrantes disseram a mesma coisa no documento de 1610, afirmando que, “sem esta graga precedente ou
preveniente — que € estimulante, impulsionadora e cooperante™?, ¢ impossivel para o ser humano que seja
realizada qualquer boa obra espiritual.

Arminio e os remonstrantes reproduzem Agostinho nos estagios da graga, ao mencionarem a graga
preveniente e cooperante; o primeiro deles diz respeito ao despertamento prévio operado por Deus nas almas
humanas, que estimula a responder a graca de Deus, além de enfatizar a iniciativa divina na via salutis, ja

zelf, zonder deze voorgaande of toekomende, opwekkende, volgende en medewerkende genade, noch het goede kan denken, willen
of doen en ook geen enkele verzoeking ten kwade kan weerstaan. Zodat alle goede daden of werkingen die men maar bedenken kan,
toegeschreven moeten worden aan de genade van God in Christus. Maar als het gaat om de manier van de werking van deze genade,
deze is niet onwederstandelijk, want er staat van velen geschreven, dat zij de Heilige Geest wederstaan hebben, Handelingen 7 en
elders op vele plaatsen.

56 “[...] gratinitum affectum”.

57 Ele nio esta falando dos dons espirituais (1 Co 12), operacionais (Rm 12) ou ministeriais (Ef 4) e sim da nocéo de que as acoes
precedentes e concorrentes com a regeneracio sao dadivas divinas, ou seja, dons (atos da graca) do Espirito.

58 “|...] inintellectu quam in voluntate & affectibus hominis”.

59 “[...] continuam assistentiam”.

60 “[...] initium, continuationem atque consummationem omni boni”.

61 “[...] ut homo jam regeneratus sine hac praeveniente & excitante sequente & cooperante gratia, bonum prorsus neque cogitare,
velle aut facere possit, ao ne quidem ulli tentationi malae resistere.”

62 “[...] zonder deze voorgaande of toekomende, opwekkende, volgende en medewerkende genade™.



MA-TEBLOGICA

que o pecado original tornou o ser humano espiritualmente incapaz; o segundo estagio agostiniano ensina a
cooperacao da vontade humana (agora liberta e despertada) a cooperar com a vontade de Deus.

Em sua obra “A natureza e a graga”, Agostinho (2014, p. 92) explica um pouco dessa dinamica: “E claro
que nos também fazemos [boas obras espirituais], mas cooperando com a obra daquele que nos antecede pela sua
misericordia”, de modo que “Ele nos antecede para que sejamos curados, e nos acompanha para continuarmos
sdos; antecede-nos ao nos chamar e acompanha-nos até a gloria; antecede-nos para que levemos a vida santamente
e acompanha-nos para com ele sempre viver, porque, sem ele, nada podemos fazer (Jo 15,5)”.% E possivel perceber
semelhangas na linguagem de Arminio, que repete termos agostinianos sobre a graca.

Além da preveniéncia da graca, os remonstrantes vao pelo mesmo caminho de Arminio ao destacarem
que,agracade Deus pode ser resistida, diferindo do entendimento calvinista de que, se Deus vai, salvificamente,
ao encontro de um pecador, sua graca ¢ eficaz ao ponto de ser irresistivel e nio abrindo para o pecador
nenhuma possibilidade de responder a acao da graca. Respondendo a esse ponto quanto a resistibilidade,
Arminio finaliza: “Com relagio a este assunto, creio, segundo as Escrituras, que muitas [pessoas] resistem ao
Espirito Santo e rejeitam a graca [que lhes ¢] oferecida™* (Declaratio Sententiae, 1629, p. 122).

Os remonstrantes praticamente repetem a ideia de Arminio quanto a resistibilidade da graca em
seu Remonstrantie, mas nao consideram que isso torne a graca ineficaz, como podemos ler nas Sententia
Remonstrantium (1618, p. 117): “A graca eficaz, por meio da qual qualquer [pessoa] é convertida, nio ¢é
irresistivel”®. No entendimento deles, Deus “influencia™®a decisao do ser humano, mas nao a coage. Outrossim,
Deus concede “poder de crenca ou poderes sobrenaturais™ para tal decisao, confirmando o que ja chamamos
de arbitrio liberto.

Outro adendo dos remonstrantes ¢ quanto a abrangéncia da atuagio da graga. No modelo calvinista,
nao apenas a expiac¢ao precisa ser limitada, mas também o modus operandi da graca, pois se Deus nao deseja
salvar a todos, sendo somente os que elegeu na eternidade passada, sua graga, para ser eficaz em tais moldes, so
deve alcancar aos eleitos no momento determinado. Os remonstrantes, em contrapartida, seguem o raciocinio
de que “a graca suficiente para a fé e conversao nao ¢ concedida somente aqueles a quem Deus deseja salvar
segundo o decreto de eleicao absoluta, mas também aqueles que nao sio convertidos no ato, em si”*® (Sententia
Remonstrantium, 1618, p. 117).

Um sistema de graca limitada no calvinismo era explicado por seus adeptos com 0 modus operandi
“interno” para os que Deus deseja salvar — uma espécie de graca salvadora — e externo para os que Deus nao
determinou salvar. Os remonstrantes também questionam esse ponto de vista e alegam que isso faria com que
Deus niao oferecesse a salvacdo “seriamente, isto é, com uma intencao sincera™, senao “fingida™ de salva-los

63 Mais sobre a dindmica da graca como preveniente e cooperante pode ser visto nas obras A graca de Deus e 0 pecado original, A graca
e o livre-arbitrio

64 “Quantum enim ad hoc, juxra Scripturas credo, quod multi Spiritui S. resistunt, & gratiami oblatam repellunt.”

65 “Gratia efficax, qua giiis convertitur, non est irresistibillis.”

66 “[...] afficiat”. Esse verbete latino traz a ideia de levar alguém a experimentar algo, conceder, ter efeito sobre alguém, dentro da nocio
de influéncia.

67 “[...] potentiam credendi, sive vires supernaturales”.

68 “[...] eoque gratia sufficiens ad fidem & conversionem, non tantum ijs obtingit, quos juxta Decretum absolutae Electionis salvare
velle dicitur Deus; verum etiam ijs, qui actu ipso non convertuntur.”

69 “[...] serio vocat, hoc est cum sincera”.

70 “[...] simulata”.



MA-TEBLOGICA

(Sententia Remonstrantium, 1618, p. 117). E, assim, destacam que, “também nao concordamos com a opinido
daqueles que sustentam que Deus chama exteriormente alguns que Ele ndo quer que sejam interiormente
livres, isto ¢, verdadeiramente convertidos™ (Sententia Remonstrantium, 1618, p. 117).

A Confessio Remonstrantes (1621, p. 106) retoma a discussio em torno da eficacia da graca e explica
que ela é chamada de eficaz “porque atinge seu [efeito salvador do| evento e ndo por causa da intencdo tinica
de Deus™. Ou seja, sua eficacia reside no cumprimento do efeito do proposito divino em convencer o pecador
e em redimi-lo, nao no ato de salvar em si. Deste modo, a resistibilidade ndo diminui Deus ou sua agao, apenas
reforca sua justica e amplia a responsabilidade humana. O ser humano, portanto, “pode desprezar e rejeitar
a graca de Deus e resistir a sua operagao™. As motivagdes de alguém resistir podem ser intimeras: “seja por
descuido ou por preconceito cego; seja por zelo irrefletido, seja por coisas mundanas™* e “isso € culpa dele
proprio™, nao de Deus.

A Declaragdo de Fé (2016; 2025) ndo tem um capitulo especifico sobre a graga e tampouco um topico
de capitulo a esse respeito. No entanto, alguns excertos percorrem as mesmas ideias presentes na teologia
arminio-remonstrante. Em primeiro lugar, podemos destacar o fato de que, devido ao pecado original, é
impossivel para o ser humano buscar a Deus por suas proprias forcas, carecendo, portanto, de uma agio externa
asi, oriunda de Deus. Assim 0 documento assembleiano destaca: “o homem por si mesmo nao consegue voltar-
se para Deus sem o auxilio da graca divina” (Declaracio de Fé, 2016, p. 63; 2025, p. 99). Ha, deste modo, um
reconhecimento da primazia divina e da incapacidade humana.

Também € importante salientar que, a graca de Deus € o instrumento pelo qual o ser humano, além de
ter o arbitrio liberto, torna possivel qualquer resposta em direcdo as coisas espirituais. O documento atesta
que “é por meio da graca”, e ndo de quaisquer obras ou capacidades inerentemente humanas, “que Deus
capacita o ser humano para que ele responda com fé ao chamado do evangelho” (Declaracio de Fé, 2016, p.
64; 2025, p. 115). Isso reflete o conceito de graga preveniente, que ndo somente tem o sentido de vir primeiro
(do latim prae, “antes”, e venire, “vir”), mas envolve a ideia de habilitacdo / capacitacdo para responder com
arrependimento e fé.

Quanto ao modus operandi da graca, a confissido assembleiana nao segue a ideia de irresistibilidade
calvinista; antes, admite que, em algum estagio da graca em sua agdo convencedora e vocacional, pode
ser resistida pelo ser humano: ela “¢ manifestada salvadoramente maravilhosa, perfeita; entretanto, nio
¢ irresistivel, pois nao sio poucos os que, ignorando o Evangelho de Cristo, resistem ao Espirito da graca”
(Declaragao de Fé, 2016, p. 63; 2025, p. 110). O texto até lembra os argumentos de Arminio e dos remonstrantes,
que apelam ao testemunho das Escrituras para pessoas que resistiram a acao da graca de Deus, como relatou
Estévio, em seu sermao aos judeus, narrado em Atos 7.

Finalmente, o documento assembleiano também pode ser comparado quanto a ideia da graca e sua
relacao com a via salutis. Primeiramente, o texto reconhece, ao contrario do calvinismo e na mesma direcio
do arminio-remonstrantismo, que “a fé antecede a regeneracao” (Declaracdo de Fé, 2016, p. 63; 2025, p. 110).
Isso significa dizer que antes de o individuo ser regenerado pelo Espirito Santo, ele ¢ convencido pelo Espirito
para, em seguida, responder a graca de Deus, afinal, “a salvacdo é-nos oferecida pela graca mediante a fé no
sacrificio de Jesus Cristo na cruz do Calvario” (Declaracao de Fé, 2016, p. 63; 2025, p. 111).

71 “[...] nec eorum assentimur sententiae, qui statuunt Deum externe quosdam vocare, quos interne vacare, hoc est, vere conversos
nolit.”

72 “Et enim alia vocatio efficax, ab eventu potius, quam a sola intentione Dei sic dicta”.

73 “Gratiam tamen divinam aspernari & respuere, ejusque operationi resistere homo potest”.

74 “|...] sive per securam inadvertentiam, sive per coecum prajudicium, sive per inconsiderandum zelum, sive per mundi”.

75 “[...] idque culpa sua propria”.



MA-TEBLOGICA

A oferta de salvacao, por meio da graga, permite, pela mesma graca, a resposta humana, de modo que,
“no ato da aceitacao, o pecador ¢ imediata e simultaneamente salvo, justificado e adotado como filho de Deus
(Declaragao de F¢, 2016, p. 63; 2025, p. 111-112). Ao usar a expressdo “aceitacio”, o documento reconhece, uma
vez mais, que existe uma participacio humana na via salutis. Outrossim, aceitar pressupde a decisio oposta
de nao aceitar e a consequéncia de nao haver participacao nos beneficios da expiacdo de Cristo por parte de
quem persiste na impeniténcia.

5. COMPARACAO QUANTO A SFGURANCA DA SAIVACAO

Finalmente, o tultimo ponto do Remonstrantie diz respeito as discussdes inerentes a seguranca da
salvacio. E possivel estar seguro em Cristo na luta contra o pecado e contra os poderes das trevas? E, quanto
a apostasia? E possivel que pessoas que foram verdadeiramente salvas caiam da graga, apostatem-se da fé e
percam a sua salvacao? Em 1610, os remonstrantes responderam assim:

Artigo 5: Aqueles que foram enxertados a Jesus Cristo pela verdadeira fé, e, portanto, tornaram-se
participantes do Seu Espirito vivificante, tém poder abundante para lutar contra Satanas, o pecado, o mundo
e sua propria carne, e para obter a vitoria; isto €, sempre através da assisténcia do Espirito Santo. E que Jesus
Cristo, pelo Seu Espirito, os assiste em todas as tentacoes e lhes oferece a Sua mao; se tao somente eles nao
quiserem lutar sozinhos e desejarem a Sua ajuda e nao desfalecerem, Ele os sustenta, de modo que nao seja
por asttcia e nem pela violéncia de Satanas que eles sejam enganados ou arrancados das méos de Cristo,
segundo a palavra de Cristo: “Ninguém as arrancara da Minha mao” (Joao 10:29). Mas se eles ndo abandonam
por negligéncia o principio de seu ser em Cristo, readotam o mundo presente, afastam-se da santa doutrina
que uma vez lhes foi entregue, perdem a boa consciéncia e negligenciam a graca, isso deve ser primeiramente
examinado mais de perto nas Sagradas Escrituras, antes que possamos aprender com plena seguranca de
espirito (Remonstrantie, 1648, p. 527-528).7

Este artigo discute basicamente dois assuntos: em primeiro lugar, os remonstrantes afirmam que,
quem esta unido misticamente com Cristo (i.e., que foram enxertados), possui a capacitagido do Espirito e
de Cristo para vencer o pecado e para ter vitoria sobre as tentacdes do império das trevas, de modo que
estao habilitados a perseverarem na fé. Tal capacidade de perseveranca e vitoria, no entanto, nao € inerente ao
cristdo, mas ¢ um poder santificador de Deus em Cristo por meio do Espirito, confirmando, assim a seguranca
a salvacao em Cristo. Em segundo lugar, o artigo ainda lida com a realidade da apostasia. Isso, de fato, pode
acontecer? Eles no se posicionam ainda, em 1610, pois entenderam que seria importante estudar melhor esse
topico a luz das Escrituras.

O texto do Remonstrantie segue muito de perto as afirmacoes de Arminio em sua Declaratio Sententiae
(1629), parafraseando suas colocacdes. O excerto a seguir, permite que facamos a devida leitura comparativa:

76 Artikel 5: Dat zij, die Jezus Christus door een waar geloof zijn ingelijfd en derhalve Zijn levendmakende Geest deelachtig zijn
geworden, overvloedige kracht hebben om tegen de satan, de zonde, de wereld en hun eigen vlees te strijden en de overwinning te
verkrijgen, wel te verstaan: altijd door de bijstand van de Heilige Geest. En dat Jezus Christus hen door Zijn geest in alle verzoekingen
bijstaat, de hand biedt en wanneer zij maar alleen ten strijde bereid zijn en Zijn hulp begeren en niet in gebreke blijven, staande
houdt, zodat zij door geen list, noch door geweld van de satan verleid of uit de handen van Christus getrokken kunnen worden,
naar het woord van Christus: Niemand zal ze uit Mijn hand rukken (Johannes 10:29). Maar of zij niet door nalatigheid het beginsel
van hun wezen in Christus verlaten, de tegenwoordige wereld weer aannemen, van de heilige leer, die hun eenmaal is overgegeven
afwijken, de goede consciéntie verliezen, de genade verwaarlozen, zou eerst nader uit de Heilige Schrift onderzocht moeten worden,
voordat wij met volle verzekering van ons gemoed zouden kunnen leren.



MA-TEBLOGICA

Quanto a Perseveranca dos Santos, penso assim: aqueles que sao enxertados em Jesus Cristo pela
verdadeira fé, e assim se tornaram participantes do seu Espirito vivificante, tém forca suficiente para lutar
contra Satanas, 0 pecado, o mundo e sua propria carne, e obter a vitoria; contudo, a ndo ser pela assisténcia da
graca do mesmo Espirito. Outrossim, Jesus Cristo, por meio de seu Espirito, ajuda-os em todas as tentacoes
e lhes da uma mao em socorro; desde que estejam preparados para a batalha, implorem por sua ajuda e nao
queiram vencer por si mesmos, Ele os preservara de cair, para que nio sejam levados por nenhuma asttcia ou
forca de Satanas, nem sejam arrancados das maos de Cristo” (Declaratio Sententiae, 1629, p. 122).

As ideias da perseveranca dos santos e da seguranca da salvacio sio mantidas nas Sententia
Remonstrantium (1618). Eles ressaltam que, “Deus prové, aos verdadeiros crentes, graca ou poderes
sobrenaturais, [...] o0 quanto Ele julga ser, segundo a sua infinita sabedoria, o suficiente para a perseveranca™®
(Sententia Remonstrantium, 1618, p. 118). Essa graca ¢ concedida aos crentes para “vencerem as tentacdes do
diabo, da carne e do mundo™ (Sententia Remonstrantium, 1618, p. 118). E, assim, eles concluem: “Portanto, da
parte de Deus, nio ha nada que os impeca de perseverar™ (Sententia Remonstrantium, 1618, p. 118).

No entanto, € importante salientar que, no documento de 1610, eles destacaram davida quanto a
realidade da apostasia. Isso também era um reflexo do pensamento de Arminio, que propos aos Estados Gerais
uma discussao sobre esse topico num possivel Sinodo Nacional mediante uma “investigacao diligente das
Escrituras™! (Declaratio Sententiae, 1629, p. 123). A leitura isolada de alguns textos de Arminio pode sugerir
que ele nao tivesse davidas sobre esse ponto. Porém, sua colocacio aos Estados Gerais foi de que: “No entanto,
afirmo ingénua e francamente que, que nunca ensinei que um verdadeiro crente caia total e finalmente da f¢,
vindo a perecer”® (Declaratio Sententiae, 1629, p. 123).

E preciso salientar que, Arminio fazia distin¢ao entre possibilidade e realidade da apostasia. A
traducdo inglesa (e, por conseguinte, a brasileira, que a segue) acrescentou o verbo can (poder) neste trecho
da Declaratio de Arminio (cf. Arminius, 1825, vol. 1, p. 608 —italico meu): “[...] nunca ensinei que um verdadeiro
crente pode tanto cair totalmente distanciando-se da fé, e perecer” (italicos meus)®. Em sua Apologia adversus
articulos, escrito no mesmo periodo, Arminio afirmou que, “os crentes podem finalmente desertar da fé e da
salvacao; mas, eu nunca disse que os fiéis finalmente abandonam a fé e a salvagcao™* E isso muda muita coisa,
pois em outros textos, ele menciona a possibilidade, mas nunca ¢ incisivo quanto a realidade da apostasia.®® A
discussao sugerida ao sinodo, portanto, era quanto a realidade.

77 “Quantum ad Perseverantiam sanctorum, de ea sic sentio: eos qui lesu Christo per veram fidem insiti sunt, sicque Spiritus
vivificantis illius participes facti sunt, sufficientes vires habere ad pugnandum cum Satana, peccato, mundo propriaque sua carne,
atque ad obtinendum victoriam; sed tamen non nisi per assistentiam gratia eiusdem spiritus; quinimo Iesum Christum per suum
Spiritum illis in omnibus tentationibus adsistere atque auxiliarem manum praebere, &, modo ad pugnam parati sint & operam
ipsius implorent, sibique ipsis non desint, eos a lapsu preservare, sic ut nulla astutia aut vi Satanae se duci aut ex manibus Christi
trahi possint.”

78 “Deus vere fideles, gratia & viribus supernaturalibus instruit, quantum ad perseverandum [...], pro infinita sua sapientia sufficere
judicat.”

79 “|...] Diaboli, carnis, ac mundi tentationes superandum”

80 “[...] nec per Deum unquam stat, quo minus perseverent.”

81 “[...] Scriptura diligenter inquirartur”.

82 “Ingenue tamen affirmo, nunquam me docuisse, quod vere credens aut totaliter aut finaliter a fide deficiat, sisque pereat.”

83 “[...] There openly and ingenuously affirm, I never taught that a true believer can either totally or finally fall away from the faith, and
perish”™.

84 “[...] fideles posse a fide et salute naliter decere; at nunquam dixisse fideles a de et salute finaliter decere” (Apologia adversus
Articulos XXXI, 1629, p. 136).

85 Cf. seus textos Um exame do tratado de William Perkins (vol. 3, p. 457,458,459, 460), Certos artigos que devem ser diligentemente
examinados e ponderados (vol. 2, p. 434) e sua Disputa Pablica XI (vol. 1, p. 476-477). Uma discussio bem completa sobre esse tema
pode ser visto em Stanglin, 2007.



MA-TEBLOGICA

Em 1618, os remonstrantes chegaram a uma concluso sobre a davida que ainda pairava no documento
de 1610 quanto a apostasia. Nas Sententia Remonstrantium (1618, p. 118), eles destacaram: “verdadeiros
crentes podem cair da verdadeira fé e [podem]| cair em pecados nio sio consistentes com a fé verdadeira e
justificadora. Isto nao ¢ somente possivel acontecer, como no ¢ raro que aconteca™. Podemos perceber que
eles confirmam nao somente a possibilidade, mas a realidade, indo além do pensamento de Arminio quanto a
perseveranca dos santos.

Esse cair da graca, no entanto, nao ¢ fruto de nenhum “decreto absoluto™ de Deus. Ao invés disso,
os remonstrantes afirma que “os verdadeiros crentes podem, por sua propria culpa, cair em opressdes e
provacoes atrozes, perseverar nelas e morrer, e, portanto, acabar caindo [da graca] e [vindo a] perecer”®
(Sententia Remonstrantium, 1618, p. 118). A responsabilidade pela apostasia nao ¢ nem divina e nem maligna,
mas humana, até porque, Deus concede poderes ou a capacitagio para vencer o pecado, as tentagdes e o diabo.

Como ficaria, em contrapartida, a seguranca da salvagio? Se a apostasia pode ser uma realidade, quem
pode estar seguro de que esta salvo? Os remonstrantes entendem, juntamente com Arminio, que a seguranca é
fruto da unio mistica com Cristo. Portanto, se alguém esta em Cristo e tem o Espirito Santo, possui o penhor
— i.e., a garantia — da salvacdo. Arminio afirmou que tal certeza é formada na mente “pela acio do Espirito
Santo atuando no individuo, por meio dos frutos da ¢, em sua propria consciéncia e através do testemunho do
Espirito de Deus testificando em sua consciéncia™ (Declaratio Sententiae, 1629, p. 123). E os remonstrantes
disseram que “um verdadeiro crente pode estar certo da integridade de sua fé e de sua consciéncia, bem como
da seguranca de sua salvacao™" (Sententia Remonstrantium, 1618, p. 118). Na Confessio Remonstrantes (1621),
eles explicam melhor essa relacao:

O selamento pelo Espirito Santo € uma confirmagao mais solida e robusta em uma verdadeira confianga
e esperanca na gloria celestial e na certeza da graca divina. Isso € realizado para que os crentes, tendo recebido
como se fosse uma promessa ou um certo penhor, sejam feitos mais e mais certos de sua adogzo, justificacao e
glorificacao que finalmente se seguirdo, e a menos que seja interrompido por eles mesmos, eles sdo preservados
até o fim, no sentido da graga de Deus e da verdadeira fé, contra todo tipo de tentacao, e recebem perseveranca
total e final™ (Confessio Remonstrantes, 1621, p. 112).

Nesse sentido, os remonstrantes estabeleceram um avanco quanto ao pensamento de Arminio,
afirmando a possibilidade real de apostasia e, 20 mesmo tempo, a seguranca condicional da salvacdo para os
que estdo em unido mistica com Cristo. A Declaracdo de Fé 2016 nao tem um capitulo especifico para esses
temas e tampouco uma se¢io de capitulo. Contudo, ¢ possivel encontrarmos similaridades com os ensinos
arminio-remonstrantes em trechos que envolvem o credo quanto a salvacio. A Declaracao de Fé de 2025
(p.115-116), por sua vez, tem uma secio intitulada E possivel a perda de salvacio no capitulo correspondente
ao tema Sobre a Salvacao.

86 “Vere fideles possint a vera fide excidere, & in instiusmodi prolabi peccata, quae cum vera & justificante fide consitiere non
possunt: nec potest hoc tantum fieri; sed & non raro sit.”

87 “[...] absoluti Decreti”.

88 “Vere fideles possunt culpa sua inflagitia & sedera atrocia incidere, in iisdem perseverare & mori; ac proinde finaliter excidere &
perire.”

89 “[...] ex actione Spiritus Sanctis intus ipsum agentis & fructibus fidei, quam ex propria sua conscientia & testemonio Spiritus una
cum ea testante.”

90 “Vere fidelis, uti pro tempore praesenti de fidei & conscientiae suae integritate certus esse potest; ita & de salute sua.”

91 “Obsignatio per Spiritum S. est solidor & robubustior in vera fiducia, & calestis gloriz spe, gratizque divina certitudine,
confirmatio: qua fit, ut fideles, veluti arrhabone, aut pignore quodam accepto, de sui adoptione, justificatione & secutura tandem
glorificatione, magis magisque certi reddantur, & nisi per ipsos steterit, ad finem usque, in sensu gratia Dei, veraque fide, adversus
omne genus tentationum conserventur, seu perseverantia totali finali donentur.”



MA-TEBLOGICA

Uma vez que a confissdo assembleiana confirma a crenca de que a eleicdo ¢ condicional e a graga ¢
resistivel, ¢ razoavel concluir que a perseveranca dos santos e a seguranc¢a da salvacdo sigam pelo mesmo
caminho de condicionalidade e resistibilidade. Assim, pensando nao na especificidade de perseguicoes por
causa do evangelho, o documento expoe que “todos somos exortados a perseverar até o fim: ‘aquele que
perseverar até ao fim sera salvo’ (Mt 24.13)” (Declaragao de Fé, 2016, p. 63; 2025, p. 110). O texto reconhece
uma ordenanca biblica para a perseveranca; no entanto, do mesmo modo que, quem persevera ¢ salvo, quem
nao o faz, nao € salvo. Isso aponta para uma condicionalidade.

Tal qual Arminio e os remonstrantes, o documento assembleiano reconhece que a obra de perseveranca
¢ uma dadiva de Deus e nio inata do cristao regenerado. E preciso que Deus, por sua graca, capacite os crentes
na manutencio de sua posiciao em Cristo. Assim, o texto declara: “A graca divina tanto salva quanto nos
preserva a alma neste mundo corrupto e corruptor” (Declaracao de Fé, 2016, p. 63; 2025, p. 110). Se a eleigao ¢
condicional de um lado, a graca ¢é resistivel por outro. Logo, quem nio persevera até o fim por meio da graga,
mas a rejeita, esta sujeito a cair em apostasia.

Ha um refor¢o quanto a responsabilidade humana no que tange a perseveranca. A Declaracio de Fé
(2025, p.115) atesta que, “depois de experimentar omilagre donovonascimento,ocrente temaresponsabilidade
de zelar pela manutencao da salvacio a ele oferecida gratuitamente”. Nesse sentido, a seguranca da salvagao é
condicional, de modo que a confissao assembleiana destaca que, “ndo ha davidas quanto a possibilidade de o
salvo perder a salvagdo, seja temporariamente ou eternamente” (Declaracdo de F¢, 2025, p. 115).

No entanto, nao se deve ler a ideia de possibilidade com a mesma distin¢ao que Agostinho e Arminio
fazem da realidade. No caso assembleiano, a possibilidade pode ser concretizada na realidade. Nesse ponto,
0 documento acaba escorregando no uso do controvertido vocabulo livre-arbitrio, pois alega que “mediante
o mau uso do livre arbitrio, o crente pode apostatar da f¢, perdendo entao, a sua salvacao” (Declaragao de Fé,
2025, p. 115-116).

Em contrapartida, eles também reconhecem, na mesma via de Arminio e dos remonstrantes, nio
apenas a responsabilidade humana, sendo a soberania divina, atestando que o Espirito Santo ¢ “quem concede
a seguranga da redencao” (Declaracao de Fé, 2016, p. 24; 2025, p. 68)°%. Ou seja, por meio do Espirito, o crente
tem uma das evidéncias internas de salvagdo, o penhor, a garantia. E esse elemento nos leva, inequivocamente,
para a seguranca condicional da salvacao, de modo que a condi¢do repousa no beneficio expiatorio da uniao
mistica com Cristo: se alguém esta em Cristo, tem o Espirito Santo habitando em si e o Espirito testifica que
o tal ¢ filho de Deus. A propria presenca do Espirito ¢ uma garantia, para os que estao em Cristo, da salvacao.

92 Esse texto foi mudado de lugar, estando agora na introducio ao capitulo intitulado Sobre o Espirito Santo.



MA-TEBLOGICA

CONSIDERACOES FINAIS

O objetivo central deste artigo era comparar os artigos da remonstrancia, presentes no Remonstrantie
(1610), com a Declaracio de Fé (2016; 2025) das Assembleias de Deus no Brasil. Para tal comparacio,
demarcamos a importancia de verificar a continuidade dos remonstrantes em seus proprios pensamentos
quanto a outros documentos, tais como as Sententia Remonstrantium (1618) e a Confessio Remonstrantes
(1621). Sendo o documento de 1610 baseado principalmente na Declaratio Sententiae (1629) de Arminio,
também entendemos ter sido importante uma analise de continuidades e eventuais descontinuidades de
ideias entre eles.

Chegamos a conclusio de que o Remonstrantie ¢ um documento mais simples, objetivo, que tinha
a pretensdo de contestar o calvinismo rigido e, por isso, ndo tinha a intencao ser robusto e detalhado.
Comparando-o com a Declaratio Sententiae, pudemos perceber continuidade geral as ideias de Arminio,
inclusive, no que tange as davidas que o tedlogo neerlandés explicitou quanto a questdo da apostasia. A
descontinuidade, em contrapartida, nao aparece no primeiro documento da remonstrancia e sim no segundo,
as Sententia Remonstrantium, de 1618. O tnico ponto que eles descontinuam, trata-se, na verdade, de um
avang¢o no pensamento arminiano, chegando a conclusio de que a apostasia nao se da apenas em termos de
possibilidade, mas de realidade. Nesse sentido, eles vao além de Arminio, mas mantém a nogao de que isso nao
interfere na seguranca da salvacao. A Confessio Remonstrantes, de 1621, também nao descontinua nada com
relacdo aos cinco artigos; na verdade, expande-os e deixa mais fundamentacio biblica, tipica de documentos
confessionais, ja que esse documento veio a se tornar o credo da Irmandade Remonstrante.

A partir de tais comparacoes arminio-remonstrantes, poderiamos prosseguir com nosso objetivo
central, que por sua vez, esta atrelado a seguinte problematizacao: seriam as Assembleias de Deus no Brasil
arminiana em sua Declaracio de Fé& Embora o documento nio aponte essa confessionalidade de maneira
explicita, alegando-se como tal,a comparagao de cada ponto daremonstrancia evidenciou continuidades claras
e, em outras situagdes, auséncias de elementos secundarios que podem ser confirmados como arminianos por
meio de uma avaliacao logica.

Quanto a predestinacao, as Assembleias de Deus se mostraram, em sua Declaracao de Fé (2016; 2025),
adeptas da nocio condicional; a expiacdo ¢ notadamente ilimitada, tendo sido realizada por todas e cada uma
das pessoas, sem nenhuma forma de acepcao; o pecado original é expressamente crida, afirmando os efeitos
universais do pecado adamico a toda a sua posteridade e negando a capacidade espiritual inata; a solucdo para
o0 problema do pecado original esta na graca de Deus, que para o documento assembleiano ¢ indispensavel,
sendo ainiciativa de Deus que ilumina pecador contumaz, liberta sua decisio, capacita para a vida de santidade
e preserva o cristdo no caminho de salvacdo; a seguranca da salvacdo ¢ nitidamente condicional, atrelada a
perseveranca dos santos, totalmente conectada a graca divina e a ideia de preservacao.

O uso do termo livre-arbitrio na Declaracdo de Fé (2025, p. 115-116) nio ¢ o mais apropriado dentro de
uma confessionaliza¢do arminiana e pode demonstrar a falta de dominio no termo por parte dos envolvidos na
escrita do documento; esse termo pode levar a expressoes de religiosidade popular pelagiana ou semipelagiana,
de modo que sustentamos ser melhor o uso de arbitrio-liberto, ja que a confissao nao tem indicios claros das
ideias de Pelagio e/ou Jodo Cassiano.

O resumo dos pontos supracitados é suficiente para concluirmos que a Declaracio de Fé das Assembleias
de Deus segue os cinco pontos da teologia arminio-remonstrante. No entanto, a auséncia de um posicionamento
soteriologico claro permite dirimir as confusdes doutrinarias? Acreditamos que no. A falta de uma identidade
soteriologica explicita pode permitir o flerte com tradicdes nao ortodoxas (como o pelagianismo e o
semipelagianismo) e outras que vao de encontro a confissio (como o calvinismo e 0 molinismo).



MA-TEBLOGICA

Aparentemente, ¢ mais uma questao de preconceito quanto a rotulo, ja que a soteriologia assembleiana
¢ nitidamente arminio-remonstrante em aspectos conceituais dos cinco pontos. O desprezo pelo rotulo
“arminiano” ndo deveria ser um problema, haja vista que outros rotulos sio inerentes a tradi¢ao assembleiana,
como “pentecostal” e “dispensacionalista”. O primeiro desses rotulos foi fortalecido com a revisio do
documento, que se preocupou em inserir mais tal termo e a nomenclatura do Espirito Santo.

Outro possivel caminho de desprezo da confissao assembleiana pode se dar em torno do fato de que
Arminio cria em outros pontos que divergem da teologia assembleiana, como o pedobatismo e o aliancismo,
por exemplo. Contudo, o rotulo “arminianismo” nao esta atrelado aos varios outros pontos que transcendem
a soteriologia. Teologia de Arminio ¢ diferente de teologia arminiana (e suas vertentes classica, wesleyana e
de quatro pontos). Mas esse tipo de analise demandaria um tipo de pesquisa de qualitativa de campo, com
entrevistas e metodologias especificas, o que foge do escopo original.

Outra questao que este artigo nao investigou, mas que serve para futuras abordagens, ¢ a relacio da
crenca oficial com elementos da religiosidade popular do pentecostalismo assembleiano, pois empiricamente,
sabemos que ¢ comum encontrarmos declaragdes favoraveis a crenga no livre-arbitrio como algo inato ao ser
humano. Seria,nocampodareligiosidade popular, as Assembleias de Deus mais proximas do semipelagianismo?
Essa ¢ uma problematizacio em aberto para outro tipo de pesquisa e pode servir de inspiracdo para outro/a
estudioso/a.

RFFERENCIAS

AGOSTINHO, Santo. Patristica — A Graca (I) - O espirito e a letra | A natureza e a graca | A graca de Cristo
e o pecado original - vol. 12. Sao Paulo: Paulus, 2014. Kindle Edition.

ARAUJO, Isael de. Histéria do “Cremos” das ADs. Revista Obreiro Aprovado, ano 38, n. 74, p. 46-51, 2016.

ARMINII, Tacobi et al. Praestantium ac eruditorum virorum epistola ecclesiastica et theologicz, vol. 1.
LIMBORCH, Philip van; HARTSOEKER, Christian (eds.). Amsterdam: Franciscus Halma, 1684.

ARMINII, Iacobi. Apologia adversus articulos quosdam Theologicos in vulgus sparsos [...]. In: ARMINII,
Tacobi. Opera Theologica. Leiden: Goderfridum Basson, 1629, p. 134-183.

ARMINII, Tacobi. Declaratio Sententiz. In: . Opera Theologica. Leiden: Goderfridum Basson, 1629,
p. 91133,
ARMINII, Iacobi. Disputationes privatae XXXV, Sacerdotali Christi munere. In: . Opera Theologica.

Leiden: Goderfridum Basson, 1629, p. 381-383.

ARMINII, ITacobi. Disputationes publicae XVIII, De Ecclesia ejusq; capite. In: . Opera Theologica.
Leiden: Goderfridum Basson, 1629, p. 293-299.

ARMINIO, Jaco. As Obras de Jacé Arminio, 3 vols. [traducdo: Degmar Ribas]. Rio de Janeiro: CPAD, 2015.

ARMINIUS, Jacobus. Disputatio XXXII - De peccato originali. In: . The Missing Public Disputations
of Jacobus Arminius: introduction, texts and notes. [Editor: Keith Stanglin|. Leiden / Boston: Brill, 2010, p.
209-218.

ARMINIUS, James. The Works of James Arminius, 3 vols. [trads. James Nichols e William Nichols]. Lon-
don: Longman, Hurst, Rees, Orme, Brown and Green, 1825, 1828, 1875.




MA-TEBLOGICA

ASSEMBLEIA DE DEUS. Declaracao de Fé das Assembleias de Deus. 22 ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2025.

ASSEMBLEIA DE DEUS. Declaracao de Fé das Assembleias de Deus. Rio de Janeiro: CPAD, 2016. Ver-
sdo pdf. Disponivel em: https://assembleia.org.br/wp-content/uploads/2017/07/declaracao-de-fe-das-assem-
bleias-de-deus.pdf. Acesso em: 15 jan. 2025.

BANGS, Carl O. Jac6 Arminio: um estudo da reforma holandesa. [trad. Wellington Mariano]. Sao Paulo:
Reflexio, 2015.

COUTO, Vinicius (Org.). (In) Tolerancias religiosas nos Paises Baixos: um estudo das reformas religiosas
ocorridas antes e durante a Era Dourada (1515-1648). Sao Paulo: Reflexao, 2021.

COUTO, Vinicius. “Nao somos daqueles que dominam a fé dos outros™: tolerancia, irenismo e liberdade de
consciéncia em Jacd Arminio. Sio Paulo: Reflexdo, 2023b.

COUTO, Vinicius. Liberdade de consciéncia numa época de confessionalizagao neerlandesa: Arminio e
sua Declaracio de Opinides. In: MORAES, Gerson Leite; CAVALCANTI, Ronaldo. (Org.). Protestantismo e
impressdo: uma analise das obras seminais do protestantismo historico. Sao Paulo: Recriar, 2023a, p. 121-140.

COUTO, Vinicius. O arminianismo pos-dortiano e a formacao da Irmandade Remonstrante: os novos
rumos nas esferas politica e religiosa neerlandesas, 1619-1625. In: (Org.). (In)Tolerancias religiosas
nos Paises Baixos: um estudo das reformas religiosas ocorridas antes e durante a Era Dourada (1515-1648). Sio
Paulo: Reflexdo, 2021, p. 515-542.

COUTO, Vinicius. Os remonstrantes na encruzilhada: caminhos e descaminhos na Holanda seiscentista.
Caminhando, v. 27, n. 1, p. 1-37, 2022.

EPISCOPIUS, Simon. The Arminian Confession of 1621 [Confessio sive declaratio sententia pastorum qui
Remonstrantes vocantur|. [ Translator and Editor: Mark A. Ellis]. Eugene: Wipf and Stock, 2005 [1621].

REMONSTRANTSE. Remonstrantie. In: WTENBOGAERT, Johannes. Kerckeliicke historie, vervatende
verscheyden gedenckwaerdige saecken, in de Christenheyt voorgevallen, van het jaer vier hondert af, tot in
het jaer sestien hondert ende negentien. Rotterdam: Joannes Naeranus, 1647, p. 527-528.

REMONSTRANTSE. Sententia Remonstrantium [1618]. In: ORDINUM GENERALIUM FOEDERATI
BELGII PROVINCIARUM. Acta Synodi Nationalis. Lugduni Batavorum: Isaaci Elzeviri, 1620, p. 113-114; 116-
119.

ROGGE, Hendrik Cornelis. Brieven en onuitgegeven stukken van Johannes Wtenbogaert, 3 vols. Utrecht:
Kemink En Zoon, 1869, 1871, 1874.

STANGLIN, Keith D. Arminius on the Assurance of Salvation: the Context, Roots, and Shape of the Leiden
Debate, 1603-1609. Leiden / Boston: Brill, 2007.



	Dr. Juan C. de la Cruz 152
	Dr. Tiago de Freitas Lopes 133
	Dr. Josemar Valdir Modes 116
	Me. Cléber Mateus de Moraes Ribas 96
	Me. Felipe Teixeira Vieira 86
	Me. Ulicélio Valente de Oliveira 70
	Me. Rawderson Rangel 54
	Me. Marcos Luz 28
	Me. Antonio Valdemar Kukul Filho 9
	Esp. Priscila Maia Machado Maximo 179
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.qr312hx5b9o2
	_heading=h.elxvr6z23gm5
	_heading=h.eov0ge71iuy2
	bookmark=id.3dikrj90jt6b
	_heading=h.5cvytfnjk9l5
	bookmark=id.gv1c21dcfgvc
	bookmark=id.s3kqarsn2gf1
	_heading=h.h3l9s5cgneje
	_heading=h.prmosonb4d2u
	_heading=h.hguyf9xg7dil
	_heading=h.68t27nl6059w
	_heading=h.a3p3cxp4mksk
	_heading=h.fiituh8sf74g
	_heading=h.7b8f9rre9lw1
	_heading=h.8fzxio8cvkhx
	_heading=h.wugpxttwa7q3
	_heading=h.mvhljincoaii
	_heading=h.4pt4u1x42uyf
	_heading=h.sln170wq74lu
	_heading=h.96ovyhc2oxea
	_heading=h.gycu2zi4wrl
	_heading=h.uep8pc9n0nrg
	_heading=h.b8jpsas3lgi9
	_heading=h.cybta4lanmdg
	_heading=h.h0ilxqygck3q
	_heading=h.93gneb812vt3
	_heading=h.sli1e2yzb8pw
	_heading=h.f0fniflbu8jo
	_heading=h.9vkoxtm85ae4
	_heading=h.1c425xvzalx9
	_heading=h.7zxbkjbk48sg
	_heading=h.wnprfudtoapi
	_heading=h.z71b5cik4mbx
	_heading=h.9ijz7rf8ruo1
	_heading=h.p4wqeg6mry5v
	_heading=h.4nzlkx6kxp1x
	_heading=h.b7r0t7483m6s
	_heading=h.eyqlgx2d5zn

