
Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

1

Volume 4 | Número 2 | 2025



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

APRESENTAÇÃO



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

3

Willibaldo Ruppenthal Neto1

Esta edição da Pneuma: revista teológica, Volume 4, Número 2, de 2025, 
é um verdadeiro marco da consolidação da nossa revista, que é a revista 
discente das Faculdades Batista do Paraná (FABAPAR), vinculada ao 
Bacharelado em Teologia e à Pós-graduação Lato Sensu. Afinal, a Pneuma: 
revista teológica era apenas um projeto há alguns anos, em 2021, quando foi 
pensada por um grupo de funcionários da FABAPAR, encabeçado por mim 
e pela Rozane De Nez, e hoje é uma revista que tem se tornado referência, 
sendo reconhecida e amplamente utilizada pelos alunos de Bacharelado, 
Pós-graduação Lato Sensu, e até mesmo ultrapassando barreiras, recebendo 
artigos de alunos de outras instituições, bem como de estudantes do nosso 
Mestrado Profissional em Teologia das Faculdades Batista do Paraná 
(FABAPAR).

A referida consolidação pode ser percebida pelo fato de termos mantido 
a mudança realizada em 2024, quando passamos de 1 para 2 números 
por volume, transicionando de uma revista anual para uma revista com 
periodicidade semestral. Agora, após termos tido dois números em 2024 (v. 
3, n. 1 e v. 3, n. 2), também temos dois números em 2025 (v. 4, n. 1, v. 4, n. 2), 
publicados dentro do prazo, no ano do volume em questão.

Por conta dessa consolidação, decidimos realizar algumas mudanças 
nesta edição, como o aumento de textos a serem publicados. Até agora, 
havíamos sempre publicado 8 textos em cada edição, seguindo o número 
mínimo que havíamos estabelecido. Porém, pela grande quantidade de 
artigos que temos recebido, decidimos publicar 12 artigos nessa edição, 
ultrapassando consideravelmente o número mínimo. E, pela grande 
quantidade de trabalhos que têm chegado até nós, já temos inclusive 
artigos aprovados o suficiente para a próxima edição, que será a primeira 
de 2026 (v. 5, n 1).

1	   Doutor, Mestre e Bacharel em História (UFPR). Bacharel em Teologia (FABAPAR). Professor de 
Teologia na FABAPAR e de História nos seminários da CBB. Apresenta o quadro “História da Igreja” na 
Rede 3.16, da Junta de Missões Nacionais, da CBB. Editor-chefe da Pneuma: revista teológica. Brasil. 
E-mail para contato: professor.willibaldo@fabapar.com.br



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

4

Outra mudança foi a inclusão de resenhas. Até agora, a revista havia 
publicado somente artigos e comunicações (cinco comunicações, 
na edição v. 1, n. 1, 2021). O foco tem sido e permanecerá sendo os 
artigos, que passam por uma avaliação de pareceristas pelo sistema 
duplo-cego (double-blind), e que são, de fato, o maior foco da revista. 
Porém, a partir dessa edição, também publicaremos resenhas, a 
fim de incentivarmos a produção discente e docente, e servindo 
como espaço para o envio de resenhas produzidas como atividade 
avaliativa dos nossos cursos.

Agradeço imensamente a todos que têm participado da 
nossa revista, seja lendo, enviando textos para publicação, ou 
contribuindo no funcionamento da Pneuma: revista teológica. 
Destaco que os nossos avaliadores têm feito um grande trabalho, e 
sou grato a cada um pela disposição, empenho e atenção dedicados, 
intencionando termos uma ótima revista em mãos. Por fim, como 
editor-chefe, destaco que me alegro com as mudanças, mas já tenho 
ideias para futuras melhorias, que espero poder aplicar em breve.

Um grande abraço e uma ótima leitura!



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

A DIVINDADE E A 
PESSOALIDADE DO 
ESPÍRITO SANTO EM 
ATOS 13.2: UMA ANÁLISE 
EXEGÉTICA HISTÓRICO-
GRAMATICAL
THE DIVINITY AND PERSONALITY OF THE HOLY SPIRIT IN ACTS 13.2: A 
HISTORICAL-GRAMMATICAL EXEGETICAL ANALYSIS

LA DIVINIDAD Y LA PERSONALIDAD DEL ESPÍRITU SANTO EN HECHOS 
13.2: UN ANÁLISIS EXEGÉTICO HISTÓRICO-GRAMATICAL

Rafael Aguiar Pereira1

1	  Bacharel em Teologia pela Faculdade Kyrios (Maranguape, CE). Pós-graduado em Hermenêutica 
Bíblica e Teologia pela Faculdade Maranhense (FAMA). Pós-graduado em Teologia e Interpretação 
Bíblica (FABAPAR). Pós-graduado em Teologia do Novo Testamento Aplicada (FABAPAR). Pastor na 
Igreja Evangélica Assembleia de Deus em São Luís, MA, Brasil. E-mail para contato: rafaelaguiarperei-
ra.inter@gmail.com.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

6

RESUMO
A doutrina da pessoa do Espírito Santo é fundamental para a teologia 
cristã, especialmente na compreensão de sua atuação ativa na história 
da redenção. No livro de Atos, particularmente em 13.2, o Espírito Santo é 
retratado como alguém que fala, ordena e dirige a missão da Igreja Primitiva, 
demonstrando sua pessoalidade e divindade. Este artigo analisa a divindade e 
a pessoalidade do Espírito Santo em Atos 13.2, utilizando o método exegético 
de interpretação histórico-gramatical. A pesquisa parte da seguinte questão: 
De que maneira Atos 13.2 revela a divindade e a pessoalidade do Espírito 
Santo? O estudo concentra-se no contexto histórico e literário da passagem, 
bem como na análise léxico-sintática do texto grego, destacando termos 
como εἶπεν (eipen, “disse”), ἀφορίσατε (aforisate, “separai”) e μοι (moi, “para 
mim”), que revelam a autoridade divina e a capacidade relacional do Espírito 
Santo. Conclui-se que Atos 13.2 apresenta o Espírito Santo como uma Pessoa 
Divina, plenamente envolvida na direção e missão da Igreja Primitiva. A 
abordagem reforça a centralidade do Espírito na doutrina cristã e contribui 
para uma exegese bíblica sólida e fundamentada. Justifica-se esta pesquisa 
pela necessidade de refutar visões que reduzem o Espírito a uma força 
impessoal e de fortalecer, com base exegética, a compreensão bíblica de sua 
natureza pessoal e soberana 

Palavras-chave: Espírito Santo; Divindade; Pessoalidade; Exegese bíblica; 
Atos 13.2; Teologia bíblica.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

7

INTRODUÇÃO
A doutrina da pessoa do Espírito Santo é fundamental para a teologia 
cristã, especialmente na compreensão de sua atuação ativa na história da 
redenção. No livro de Atos, particularmente em 13.2, o Espírito Santo é 
retratado como alguém que fala, ordena e dirige a missão da Igreja Primi-
tiva, demonstrando sua pessoalidade e divindade.

Este artigo analisa a divindade e a pessoalidade do Espírito Santo em 
Atos 13.2, utilizando o método exegético de interpretação histórico-gra-
matical. A pesquisa parte da seguinte questão: De que maneira Atos 13.2 
revela a divindade e a pessoalidade do Espírito Santo?

O estudo concentra-se no contexto histórico e literário da passagem, bem 
como na análise léxico-sintática do texto grego, destacando termos como 
εἶπεν (eipen, “disse”), ἀφορίσατε (aforisate, “separai”) e μοι (moi, “para 
mim”), que revelam a autoridade divina e a capacidade relacional do 
Espírito Santo.

Autores como Craig Keener observam que a leitura do Novo Testamento 
à luz do Pentecostes revela uma dimensão teológica vital da ação do 
Espírito, especialmente nos textos lucanos, onde o Espírito se destaca 
como figura relacional e dirigente (Keener, 2018, p. 29). Além disso, o 
Comentário Beacon reforça que Atos 13 é um divisor de águas na missão 
cristã, não apenas por seu conteúdo histórico, mas pela revelação de um 
Espírito que chama, fala e envia como uma Pessoa ativa (Beacon, 2012, p. 
227).

Conclui-se que uma análise centrada na gramática e no contexto de 
Atos 13.2 pode oferecer fundamentos sólidos para a teologia bíblica do 
Espírito.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

8

1 ANÁLISE DO CONTEXTO 
HISTÓRICO E LITERÁRIO DE ATOS 
13.2
A análise do contexto histórico e literário de Atos 13.2 é essencial para com-
preender o papel ativo e soberano do Espírito Santo na Igreja Primitiva. O ca-
pítulo 13 do livro de Atos marca uma nova etapa na missão da Igreja, com a 
expansão do evangelho para além do mundo judaico. A Igreja de Antioquia, 
multicultural e missional, surge como um centro estratégico para o envio de 
missionários, iniciando a primeira viagem missionária de Paulo e Barnabé. 
A escolha e o envio desses apóstolos, porém, não partem de uma liderança 
humana, mas da ação soberana do Espírito Santo que “disse: ‘Separai-me a 
Barnabé e a Saulo para a obra a que os tenho chamado’” (At 132).

Nesta passagem, o Espírito Santo se manifesta de maneira evidente, orde-
nando diretamente que Barnabé e Saulo sejam separados para uma missão 
divina. A narrativa de Lucas apresenta o Espírito não como um mero agente 
oculto ou simbólico, mas como protagonista divino na condução da missão 
cristã, o que reforça sua divindade e pessoalidade.

Kistemaker (2003, p. 468) destaca que o uso do verbo “disse”, atribuído ao Es-
pírito Santo nesta passagem, revela sua personalidade e autoridade, equipa-
rando-o às manifestações divinas do Antigo Testamento. O texto mostra que 
o Espírito fala com clareza, emite ordens e tem plano próprio — característi-
cas pessoais e não impessoais. Keener (2018b, p. 55), ao analisar a atuação do 
Espírito em Atos, reforça que sua comunicação direta com a Igreja evidencia 
seu papel dirigente e pessoal.

Além disso, o Comentário Bíblico Beacon observa que Atos 13 é um divisor 
de águas na narrativa lucana, pois revela a transição entre uma liderança 
apostólica centralizada em Jerusalém para uma dinâmica missionária global, 
guiada diretamente pelo Espírito (Beacon, 2012, p. 227). Tal estrutura narra-
tiva evidencia que, para Lucas, o Espírito Santo não é apenas uma influência 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

9

divina, mas um agente pessoal que conduz a Igreja com intencionalidade e 
autoridade.

1.1 CONTEXTO HISTÓRICO
O contexto histórico de Atos 13.2 situa-se na cidade de Antioquia da Síria, 
um dos principais centros do cristianismo primitivo e ponto de partida 
para a expansão missionária ao mundo gentílico. Reconhecida como 
uma cidade multicultural e cosmopolita, Antioquia era estrategicamente 
localizada para o avanço do evangelho. Sua localização privilegiada e a 
diversidade de povos e culturas fizeram da cidade um ambiente ideal 
para a evangelização, o que a tornou um centro estratégico na missão 
cristã.  

A Igreja de Antioquia era composta por líderes de diversas origens 
étnicas e culturais, funcionando como uma espécie de modelo para a 
evangelização mundial. F. F. Bruce observa que “Antioquia desempenhou 
um papel essencial na transição do cristianismo de um movimento 
predominantemente judaico para uma fé universal que incluía gentios” 
(Bruce, 2008, p. 1089). Esse processo foi impulsionado pelo papel ativo 
do Espírito Santo na condução da missão.  

Craig S. Keener também destaca o papel central de Antioquia, ressaltan-
do que “a diversidade cultural de Antioquia fez dela o ambiente ideal para 
o avanço do evangelho, e foi nesse local que o Espírito Santo assumiu 
uma posição central na direção da missão” (Keener, 2021, p. 78). Para 
Keener, a cidade não apenas serviu como base missionária, mas também 
como símbolo do processo de universalização do cristianismo, uma vez 
que, a partir dali o evangelho passou a alcançar o mundo gentílico.  

A Igreja local, formada por líderes como Barnabé e Saulo, dedicava-se a 
práticas espirituais, como oração e jejum, evidenciando o compromisso 
profundo com a direção de Deus. Stanley Horton, ao abordar o contexto 
missional de Atos 13.2, enfatiza que “o Espírito Santo conduziu a Igreja 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

10

em Antioquia a um momento de decisão, no qual a expansão missionária 
ao mundo gentílico foi claramente definida” (Horton, 1993, p. 198). O 
ambiente multicultural e a presença de líderes espiritualmente prepara-
dos propiciaram o terreno para a manifestação do Espírito Santo.  

John MacArthur também observa a importância estratégica de Antio-
quia, afirmando que a cidade foi “a base operacional da Igreja Gentílica, 
onde a fé cristã começou a ser proclamada de forma aberta e transcultu-
ral” (MacArthur, 2010, p. 172). Esse ponto de vista evidencia que a missão 
cristã, a partir de Antioquia, se tornou intencionalmente transcultural, 
conduzida por líderes sensíveis à orientação divina. Craig S. Keener refor-
ça essa perspectiva ao afirmar que “este período foi marcado por desafios 
culturais e religiosos, nos quais o Espírito Santo era o guia essencial para 
capacitar líderes e comunidades” (Keener, 2021, p. 78).  

O Comentário Bíblico Beacon sobre Atos complementa essa perspectiva, 
destacando que “o contexto de Antioquia revela o cenário ideal para o 
Espírito Santo exercer sua soberania e pessoalidade, dirigindo a Igreja de 
forma intencional e planejada” (Beacon, 2012, p. 122). Nessa perspectiva, 
a escolha de Barnabé e Saulo não se deu de forma acidental, mas foi re-
sultado da intervenção ativa do Espírito Santo, que direcionou, capacitou 
e enviou os missionários para cumprir o propósito divino.  

Assim, o contexto histórico de Atos 13.2 revela que a cidade de Antioquia 
não foi apenas o local geográfico da missão, mas também o palco teoló-
gico onde o Espírito Santo evidenciou sua divindade e pessoalidade. A 
partir de Antioquia, o cristianismo rompeu barreiras culturais e étnicas, 
estabelecendo uma nova fase na missão cristã. Como destaca Stanley 
Horton, a ação do Espírito em Antioquia foi crucial para definir os ru-
mos da missão ao mundo gentílico, evidenciando que o Espírito Santo 
continua a atuar na Igreja contemporânea de maneira ativa, soberana e 
intencional (Horton, 1993, p. 198).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

11

1.2 CONTEXTO LITERÁRIO
No plano literário, Atos 13.2 marca uma transição na narrativa de Lucas. 
Até este ponto, a Igreja de Jerusalém era o centro das atividades missio-
nárias. Contudo, a partir de Atos 13, a Igreja de Antioquia assume esse 
papel de liderança, destacando o Espírito Santo como o agente divino 
que promove a expansão do evangelho para o mundo gentílico. Justo L. 
González observa que “essa mudança na centralidade missionária de 
Jerusalém para Antioquia reflete a intenção de Lucas de mostrar que o 
Espírito Santo dirige a missão de forma independente dos centros institu-
cionais de poder” (González, 2011, p. 56).

O Espírito Santo é o protagonista da narrativa, e Lucas o apresenta de 
forma ativa e consciente. A expressão “Disse o Espírito Santo” destaca a 
capacidade do Espírito de se comunicar com clareza e autoridade. De 
acordo com Matthew Henry, essa expressão reforça o caráter pessoal 
do Espírito, pois “somente uma pessoa pode falar e dar ordens. Aqui, o 
Espírito fala, comanda e direciona a missão” (Henry, 2008, p. 1214). Isso 
reflete uma pessoalidade ativa e uma participação direta na escolha e 
envio de missionários.

Nessa análise literária de Atos 13.2, o verbo grego “eipen” (disse) é sig-
nificativo. R. N. Champlin e J. M. Bentes afirmam que o verbo aparece 
comumente para indicar uma comunicação autoritativa, característica 
de uma pessoa dotada de inteligência e vontade. Eles explicam que “o uso 
de eipen neste contexto não apenas revela a pessoalidade do Espírito, 
mas também sua autoridade divina sobre a missão da Igreja” (Champlin; 
Bentes, 1995, p. 204).

Outro elemento relevante é o verbo grego “aforisate” (separai), que apa-
rece no imperativo aoristo. Segundo o Léxico Grego do Novo Testamento 
de E. Robinson, o uso do aoristo aqui denota uma ação imediata e decisi-
va, enquanto a forma imperativa revela o poder de comando do Espírito. 
Robinson observa que “o imperativo aoristo no contexto de Atos 13.2 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

12

indica que a separação de Barnabé e Saulo é um ato pontual e definitivo, 
sinalizando o início de uma missão divina predeterminada” (Robinson, 
2012, p. 254).

De maneira semelhante, David J. Williams, no Novo Comentário Bíblico 
de Atos, interpreta o uso do pronome grego “moi” (para mim) como uma 
expressão de pessoalidade e autoridade. Para ele, “ao afirmar ‘para mim’, 
o Espírito Santo não apenas ordena, mas também personaliza a missão, 
associando-se diretamente ao propósito divino” (Williams, 2010, p. 245). 
Isso reforça a visão de que o Espírito não é uma força impessoal, mas 
uma pessoa ativa e consciente.

O Comentário de Earl D. Radmacher aponta que “a estrutura literária de 
Atos 13.2 foram intencionalmente projetada por Lucas para destacar a 
supremacia do Espírito Santo no controle da missão cristã” (Radmacher, 
2008, p. 98). Nessa perspectiva, a forma como Lucas organiza os elemen-
tos narrativos sugere uma ênfase intencional no papel divino e pessoal 
do Espírito.

O contexto histórico e literário de Atos 13.2 revela que a soberania do 
Espírito Santo na Igreja Primitiva não foi acidental, mas resultado de sua 
atuação intencional e consciente. O Espírito não apenas dirige a missão, 
mas também define claramente seus agentes e seu propósito. Craig S. 
Keener, em Entre a História e o Espírito, reforça que “o Espírito Santo é o 
protagonista central da narrativa de Atos, conduzindo a Igreja em todas 
as suas fases de expansão missionária” (Keener, 2021, p. 322).

A análise do contexto de Antioquia e a leitura dos termos gregos utiliza-
dos revelam a presença de uma pessoa divina que se comunica, ordena 
e age de maneira soberana. Stanley Horton conclui que “o papel do Espí-
rito em Atos 13.2 não se limita a orientar; ele exerce poder de decisão e 
comando sobre a Igreja, demonstrando sua autoridade e pessoalidade” 
(Horton, 1993, p. 132).

Portanto, o contexto histórico e literário de Atos 13.2 confirma que o Espí-
rito Santo é uma Pessoa Divina, que dirige a Igreja e a missão cristã com 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

13

autoridade e propósito. Isso fornece uma base sólida para as análises léxi-
co-sintáticas e teológicas que se seguirão, reafirmando a centralidade do 
Espírito na teologia cristã e no avanço do evangelho ao mundo gentílico.

2 EXAME LÉXICO-SINTÁTICO DO 
TEXTO GREGO DE ATOS 13.2
A análise léxico-sintática do texto grego de Atos 13.2 é fundamental para 
a compreensão detalhada da divindade e da pessoalidade do Espírito 
Santo na passagem. O exame cuidadoso dos vocábulos originais revela 
nuances importantes sobre a autoridade, a comunicação e a intencio-
nalidade do Espírito Santo, aspectos que indicam sua natureza divina e 
pessoal.

Para uma análise mais aprofundada, é indispensável o uso de recursos le-
xicais e do Novo Testamento Interlinear Analítico Grego–Português, que 
permitem observar o significado preciso dos termos no idioma original. 
De acordo com essa obra, o texto de Atos 13.2, na edição do Texto Majori-
tário, apresenta a seguinte redação:

“Λειτουργούντων δὲ αὐτῶν τῷ Κυρίῳ καὶ νηστευόντων, εἶπεν τὸ Πνεῦμα 
τὸ Ἅγιον· Ἀφορίσατε δή μοι τὸν Βαρνάβαν καὶ Σαῦλον εἰς τὸ ἔργον ὃ 
προσκέκλημαι αὐτούς.” (Gomes; Olivetti, 2008, p. 504).

Este versículo descreve a ação do Espírito Santo no contexto da Igreja em 
Antioquia, revelando seu papel ativo e consciente na direção da missão 
cristã. A estrutura sintática da passagem apresenta uma sequência de 
verbos e pronomes que evidenciam a atuação direta e intencional do 
Espírito.

O verbo εἶπεν (eipen, “disse”), no aoristo ativo indicativo, destaca uma 
fala divina pontual e autoritativa. Trata-se de um termo frequentemente 
associado à fala de Deus nas Escrituras, reforçando aqui a identidade 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

14

divina do Espírito. Em seguida, aparece o imperativo ἀφορίσατε (aforisa-
te, “separai”), que expressa uma ordem clara e inegociável. A utilização do 
tempo verbal imperativo no grego bíblico é indicativo de uma autoridade 
superior, conforme apontam Louw e Nida (2013, p. 389), ao definirem 
esse vocábulo como uma separação intencional com propósito sagrado.

O pronome μοι (moi, “para mim”) reforça a pessoalidade do Espírito, 
indicando que Ele fala de si mesmo e exerce controle sobre a escolha dos 
vocacionados. Robinson (2012, p. 312) destaca que o uso de pronomes 
pessoais, especialmente em contextos de comando e direcionamento 
espiritual, confirma a individualidade consciente do agente.

Além disso, o verbo προσκέκλημαι (proskeklēmai, “tenho chamado”), 
no perfeito médio/passivo, transmite uma ação passada com efeitos 
contínuos no presente. Isso indica que o chamado feito pelo Espírito 
não é improvisado, mas é parte de um plano soberano cuidadosamente 
estabelecido.

Essa estrutura verbal e pronominal aponta, portanto, para um Espírito 
que não apenas participa, mas que lidera, dirige e determina o rumo da 
missão da Igreja Primitiva com plena consciência e soberania. Como 
sintetiza Keener (2018b, p. 56), o Espírito em Atos atua não como uma 
energia vaga, mas como uma Pessoa que fala, escolhe e envia, guiando a 
missão cristã com clareza e intenção.

2.1 ANÁLISE LÉXICA
	 1. Λειτουργούντων (leitourgountōn, “servindo”) – O verbo lei-
tourgountōn é um particípio presente ativo derivado de λειτουργέω 
(leitourgeō, “servir”), que originalmente se referia ao serviço sacerdotal, 
particularmente no contexto do culto a Deus. Vine observa que, no 
contexto de Atos 13.2, o verbo descreve a Igreja de Antioquia realizando 
“serviços religiosos para Deus”, o que destaca a dedicação espiritual da 
comunidade (Vine et al., 2002, p. 573). Louw e Nida acrescentam que 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

15

esse termo é usado para descrever atividades religiosas e espirituais de 
adoração, indicando um ambiente preparado para a intervenção divina 
(Louw; Nida, 2013, p. 506). O contexto de oração e jejum em Antioquia 
evidencia a disposição da Igreja para ouvir e obedecer à direção do Espí-
rito Santo, como ressalta John MacArthur quando afirma que “a adoração 
em Antioquia foi a preparação ideal para que o Espírito se manifestasse e 
direcionasse a missão da Igreja” (Macarthur, 2010, p. 174).

	 2. εἶπεν (eipen, “disse”) – O verbo eipen aparece no aoristo ativo, 
sendo a forma comum para expressar falas diretas no Novo Testamento. 
Louw e Nida destacam que o verbo é usado para relatar uma fala auto-
ritativa, frequentemente atribuída a Deus ou a agentes divinos, e que 
indica uma comunicação clara e deliberada (Louw; Nida, 2013, p. 398). 
Em Atos 13.2, esse verbo reforça a ideia de que o Espírito Santo é um 
ser pessoal, capaz de falar de forma consciente e com autoridade. O uso 
desse verbo neste contexto também é importante, pois implica que a 
comunicação do Espírito é deliberada e tem um propósito claro. Matthew 
Henry observa que “a fala do Espírito Santo, registrada com o verbo ‘disse’, 
confirma sua autoridade divina e sua capacidade de ação intencional” 
(Henry, 2008, p. 1214).  

	 3. τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον (to Pneuma to Hagion, “o Espírito Santo”) 
– A construção com dois artigos definidos τὸ enfatiza a singularidade e a 
divindade do Espírito Santo. Segundo Vine, essa construção gramatical 
destaca que o Espírito Santo é uma pessoa distinta e não uma força 
impessoal. O autor aponta que o uso duplo do artigo (“o Espírito Santo”) 
sublinha a individualidade e a autoridade divina do Espírito, o que é 
crucial para a interpretação da passagem, pois “revela o Espírito como 
uma pessoa com identidade própria, distinta dentro da Trindade” (Vine 
et al., 2002, p. 789).

	 4. Ἀφορίσατε (aforisate, “separai”) – O verbo aforisate é um im-
perativo aoristo ativo, derivado de ἀφορίζω (aphorizō), que significa 
“separar”, “designar algo ou alguém para um propósito específico”. Louw e 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

16

Nida observam que o verbo transmite uma ideia de designação para um 
propósito divino e específico, implicando a autoridade do Espírito para 
ordenar a ação missionária (Louw; Nida, 2013, p. 477). Esse verbo está 
relacionado diretamente com o comando divino, ressaltando o poder do 
Espírito Santo para dar ordens claras à Igreja. Craig Keener comenta que 
“a ordem para separar Barnabé e Saulo não é apenas um direcionamento 
comum, mas um comando de grande importância divina” (Keener, 2021, 
p. 322).

	 5. δή (dē, “agora, portanto”) – A partícula δή é usada para inten-
sificar ou reforçar uma declaração, indicando a urgência da ação. Vine 
observa que δή frequentemente sublinha a importância de uma ação 
divina imediata, enfatizando a prioridade e a necessidade da obediência 
(Vine et al., 2002, p. 123). Esse termo reforça a seriedade da ordem dada 
pelo Espírito Santo, enfatizando que a separação de Barnabé e Saulo para 
a missão é algo de caráter urgente e essencial.

	 6. μοι (moi, “para mim”) – O pronome pessoal μοι (para mim) é um 
dativo de primeira pessoa, que, neste caso, indica a relação pessoal e di-
reta do Espírito Santo com a missão. Louw e Nida destacam que o uso do 
dativo aqui reflete uma interação pessoal, uma relação ativa e consciente 
entre o Espírito Santo e os líderes da Igreja, algo que é característico de 
uma pessoa divina e não de uma força impessoal (Louw; Nida, 2013, p. 
250).  William Barclay, em seu Comentário Bíblico sobre Atos, destaca 
que o uso do pronome “para mim” evidencia a pessoalidade do Espírito, 
pois “ele se apresenta como alguém que exige e orienta, indicando seu 
envolvimento direto com a missão” (Barclay, 2008, p. 198).

	 7. προσκέκλημαι (proskeklēmai, “tenho chamado”) – O verbo 
proskeklēmai está no perfeito médio/passivo, uma forma verbal que 
indica uma ação realizada no passado com efeitos contínuos no pre-
sente. Vine explica que o uso do perfeito implica em um ato contínuo 
e realizado com uma intenção preexistente, refletindo o planejamento 
divino (Vine et al., 2002, p. 456). John MacArthur observa que a escolha 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

17

de Barnabé e Saulo para a missão já foi um ato planejado pelo Espírito, 
que “não apenas chama, mas prepara e designa para uma tarefa com um 
propósito divino, mostrando a soberania do Espírito na Igreja” (Macar-
thur, 2010, p. 173)

2.2 ANÁLISE SINTÁTICA
A análise sintática de Atos 13.2 revela a estrutura do comando divino do 
Espírito Santo, que é tanto autoritário quanto pessoal. A frase principal da 
passagem, εἶπεν τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον (“Disse o Espírito Santo”), coloca o 
Espírito como sujeito ativo da ação, reforçando sua autoridade e pessoali-
dade. Kistemaker observa que “a presença do Espírito Santo como sujeito 
ativo da frase fortalece a ideia de sua autoridade divina e seu papel decisi-
vo na Igreja” (Kistemaker, 2003, p. 198).

A ordem subsequente, Ἀφορίσατε δή μοι (“separai-me agora”), com o uso 
de δή, enfatiza a urgência e a autoridade do comando, ligando-o direta-
mente ao propósito divino do Espírito. Keener destaca que a partícula 
δή adiciona peso à ação ordenada, reforçando a ideia de que o Espírito 
Santo não apenas guia, mas dá ordens diretas e urgentes à Igreja (Keener, 
2021, p. 322).

Finalmente, a frase εἰς τὸ ἔργον ὃ προσκέκλημαι αὐτούς (“para a obra a 
que os tenho chamado”) introduz o objetivo da separação, reafirmando 
que a missão de Barnabé e Saulo não é apenas uma tarefa humana, mas 
uma missão ordenada por Deus, planejada e estabelecida pelo Espírito 
Santo. Craig Keener observa que “o verbo προσκέκλημαι (tenho chama-
do) sublinha a preexistência do plano divino, mostrando que a missão foi 
determinada antes que os apóstolos a realizassem” (Keener, 2021, p. 324).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

18

2.3 IMPLICAÇÕES DA ANÁLISE LÉXICO-
SINTÁTICA DE ATOS 13.2
A análise léxico-sintática de Atos 13.2 fornece uma base sólida para a 
compreensão da divindade e da pessoalidade do Espírito Santo. O uso 
dos verbos e das construções gramaticais confirma que o Espírito não 
é uma força impessoal, mas uma Pessoa Divina ativa, que se comunica 
e dirige a Igreja com autoridade e intencionalidade. A combinação de 
termos como εἶπεν (disse), Ἀφορίσατε (separai) e προσκέκλημαι (te-
nho chamado) reflete a soberania, o planejamento e a ação pessoal do 
Espírito Santo.

R. C. Sproul, em seu livro Quem é o Espírito Santo, reforça que a capaci-
dade de dar ordens diretas, como visto em Atos 13.2, é uma característi-
ca essencial da divindade. Ele afirma que “o Espírito Santo é plenamen-
te divino, como evidenciado por sua autoridade para governar a missão 
da Igreja” (Sproul, 2013, p. 213). William Barclay também destaca que “o 
Espírito Santo não só fala e ordena, mas planeja a missão com precisão, 
evidenciando sua natureza divina e pessoal” (Barclay, 2008, p. 200)



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

19

3 CONSIDERAÇÕES 
TEOLÓGICAS SOBRE A 
DIVINDADE E PESSOALIDADE 
DO ESPÍRITO SANTO 
FUDAMENTADAS NA ANÁLISE 
EXEGÉTICA DE ATOS 13.2
A análise exegética de Atos 13.2, baseada no método histórico-gramati-
cal, fornece uma base robusta para a compreensão teológica da divinda-
de e pessoalidade do Espírito Santo. Como enfatiza Matthew Henry, “o 
Espírito não é uma força ou influência, mas uma pessoa com autoridade 
divina, que fala, ordena e direciona” (Henry, 2008, p. 1213). Esta seção ex-
plora como os achados léxico-sintáticos dialogam com a teologia bíblica 
e a tradição cristã, reafirmando a natureza divina e pessoal do Espírito 
Santo.

3.1 A DIVINDADE DO ESPÍRITO SANTO EM 
ATOS 13.2
A divindade do Espírito Santo se manifesta por meio de três aspectos 
principais evidenciados na passagem de Atos 13.2:

	 1. Autoridade Soberana – O uso do verbo imperativo “Ἀφορίσατε” 
(aforisate, “separai”) destaca a autoridade do Espírito Santo para dar ordens 
diretas à Igreja. Louis Berkhof observa que “essa soberania é característica 
de um ser plenamente divino” (Berkhof, 2007, p. 97). De forma semelhante, 
Matthew Henry destaca que “o comando de separar Barnabé e Saulo para a 
missão denota que o Espírito Santo age com a mesma autoridade que o Pai 
e o Filho” (Henry, 2008, p. 1214).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

20

	 2. Onisciência e Planejamento Divino – A escolha dos termos 
προσκέκλημαι (proskeklēmai, “tenho chamado”) e εἶπεν (eipen, “disse”) 
revela a intencionalidade e o planejamento prévio do Espírito Santo. O 
verbo προσκέκλημαι no perfeito médio/passivo indica uma ação realizada 
no passado, mas com efeitos contínuos no presente. Isso sugere que o 
chamado para Barnabé e Saulo já havia sido planejado por Deus. Craig S. 
Keener afirma que “o planejamento prévio do Espírito, evidenciado pelo 
uso do tempo perfeito, mostra que a missão de Barnabé e Saulo não foi 
uma escolha repentina, mas uma decisão divina preestabelecida” (Keener, 
2021, p. 317).

	 3. Participação na Obra Divina – O Espírito Santo não apenas par-
ticipa ativamente da missão, mas também a comanda. A expressão “μοι” 
(moi, “para mim”) indica que a missão de Barnabé e Saulo está diretamente 
ligada à vontade do Espírito. Segundo o Comentário Bíblico Beacon, “o 
pronome ‘para mim’ enfatiza que o Espírito Santo se apresenta como parte 
ativa no processo missionário, o que não se poderia atribuir a uma força 
impessoal” (Beacon, 2012, p. 123). R. C. Sproul concorda com essa perspec-
tiva ao afirmar que “o uso do pronome pessoal ‘para mim’ revela a plena 
divindade do Espírito, pois apenas um ser divino pode reivindicar para si a 
autoridade sobre a missão da Igreja” (Sproul, 2013, p. 210).

Com base nesses elementos, conclui-se que a divindade do Espírito Santo 
está claramente afirmada em Atos 13.2. Sua autoridade soberana, seu 
planejamento prévio e sua participação ativa no processo missionário 
revelam que ele não é uma força abstrata, mas um agente divino, coigual ao 
Pai e ao Filho na Trindade.

3.2 A PESSOALIDADE DO ESPÍRITO SANTO 
EM ATOS 13.2
A pessoalidade do Espírito Santo é um elemento central em Atos 13.2. Os 
aspectos linguísticos, gramaticais e teológicos evidenciam que o Espírito 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

21

não é uma força impessoal, mas uma pessoa ativa, consciente e relacio-
nal. Essa pessoalidade se revela de forma inequívoca por meio de três 
aspectos principais:

	 1. Capacidade de Comunicação – O verbo “εἶπεν” (eipen, “disse”) 
demonstra que o Espírito Santo se comunica verbalmente com os líderes 
da Igreja de Antioquia. Para Matthew Henry, “a capacidade do Espírito 
Santo de falar revela que ele é uma pessoa, não uma força. Ele se dirige 
aos líderes da Igreja, dando ordens claras e precisas” (Henry, 2008, p. 
1213). John MacArthur reforça essa visão ao afirmar que “o Espírito Santo 
não é meramente uma força inspiradora, mas uma pessoa com inteligên-
cia e capacidade de comunicação” (MacArthur, 2010, p. 175).

	 2. Capacidade de Tomar Decisões – O verbo “Ἀφορίσατε” (afo-
risate, “separai”) revela o papel ativo do Espírito Santo na tomada de 
decisões. Craig S. Keener destaca que “o comando de separar Barnabé e 
Saulo para uma missão específica é uma evidência clara de que o Espí-
rito Santo é um ser pessoal que toma decisões, dirige e designa pessoas 
para uma tarefa específica” (Keener, 2021, p. 324). Esse ponto também é 
defendido por William Barclay, que afirma que “a designação de Barnabé 
e Saulo por parte do Espírito Santo reflete uma ação intencional e não 
aleatória, mostrando o envolvimento consciente do Espírito nas decisões 
e no envio de missionários” (Barclay, 2008, p. 200).

	 3. Relação Interpessoal Consciente com os Líderes – O uso do 
pronome “μοι” (moi, “para mim”) é uma evidência irrefutável da pesso-
alidade do Espírito Santo. Ralph M. Riggs, ao tratar da relação entre o 
Espírito e a Igreja, destaca que “o pronome ‘para mim’ usado pelo Espírito 
Santo revela que ele não é uma força cega, mas uma pessoa divina que 
se relaciona conscientemente com a Igreja e dirige seus passos” (Riggs, 
1991, p. 112). De forma semelhante, Severino Pedro da Silva observa que 
“o Espírito Santo é uma pessoa ativa que mantém uma relação direta e 
intencional com a Igreja, guiando suas decisões e fortalecendo sua mis-
são” (Silva, 1991, p. 76).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

22

Dessa forma, a pessoalidade do Espírito Santo é demonstrada por sua 
capacidade de falar, decidir e se relacionar com a Igreja. Não se trata de 
uma força inconsciente, mas de uma pessoa divina ativa e envolvida 
diretamente na missão cristã.

3.3 CONCLUSÃO SOBRE AS 
CONSIDERAÇÕES TEOLÓGICAS ACERCA 
DA DIVINDADE E PESSOALIDADE DO 
ESPÍRITO SANTO FUNDAMENTADAS NA 
ANÁLISE EXEGÉTICA DE ATOS 13.2
A análise exegética de Atos 13.2, com base no método histórico-grama-
tical, confirma de forma inequívoca a divindade e a pessoalidade do 
Espírito Santo. Ele não é uma força abstrata, mas uma Pessoa Divina 
que exerce autoridade, comunica-se, planeja e se relaciona ativamente 
com a Igreja. A divindade do Espírito é evidenciada por sua soberania ao 
comandar a separação de Barnabé e Saulo, conforme o verbo Ἀφορίσατε 
(“separai-me”), que expressa autoridade equivalente à do Pai e do Filho. 
R. C. Sproul afirma que “a soberania do Espírito é revelada de forma plena 
quando ele ordena, dirige e conduz a Igreja com o mesmo poder e autori-
dade que o Pai e o Filho” (Sproul, 2013, p. 213).  

Sua onisciência também é demonstrada pelo verbo προσκέκλημαι 
(“tenho chamado”), que aponta para o planejamento prévio do Espírito. 
Craig S. Keener observa que “essa capacidade de prever e direcionar 
ações futuras confirma a soberania do Espírito no cumprimento do plano 
redentor de Deus” (Keener, 2024, p. 317).  

A pessoalidade do Espírito é clara pela sua capacidade de comunicação 
e relacionamento. O verbo εἶπεν (disse) revela que o Espírito não é uma 
força impessoal, mas uma pessoa consciente. Matthew Henry destaca 
que “o Espírito não apenas fala, mas fala com propósito e intenção” (Hen-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

23

ry, 2008, p. 1214). O uso do pronome μοι (“para mim”) reforça a pesso-
alidade do Espírito, conectando diretamente a missão ao seu propósito 
soberano. Stanley Horton afirma que “essa expressão denota um envol-
vimento pessoal e intencional, confirmando sua identidade como uma 
pessoa divina que se relaciona com os crentes” (Horton, 1993, p. 132).  

O Espírito também desempenha um papel ativo na designação de líde-
res, como Barnabé e Saulo, para a missão. David J. Williams observa que 
“o Espírito não apenas comanda, mas também se relaciona e se envolve 
ativamente na obra missionária” (Williams, 2010, p. 245). Isso demonstra 
sua participação ativa e consciente no cumprimento do propósito divino.  

Conclui-se que Atos 13.2 revela o Espírito Santo como uma Pessoa Divi-
na, coigual ao Pai e ao Filho, que exerce soberania, planeja e se relaciona 
pessoalmente com a Igreja. Craig S. Keener observa que “o Espírito Santo 
é o protagonista da narrativa de Lucas, dirigindo a Igreja, chamando 
missionários e capacitando a missão” (Keener, 2018, p. 317). Este estudo 
reafirma a centralidade do Espírito na missão cristã, convidando a Igreja 
contemporânea a depender mais profundamente dele, reconhecendo-o 
como o guia divino da missão da Igreja.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

24

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Este artigo analisou o tema “A Divindade e a Pessoalidade do Espírito 
Santo em Atos 13.2: Uma Análise Exegética Histórico-Gramatical”, 
demonstrando, de forma clara e objetiva, como o texto bíblico revela a 
natureza divina e pessoal do Espírito Santo.

Inicialmente, foi realizado um estudo do contexto histórico e literário 
de Atos 13.2, destacando a relevância da Igreja de Antioquia como 
centro missionário estratégico e o ambiente propício para a atuação 
soberana do Espírito Santo. Em seguida, o exame léxico-sintático do 
texto grego evidenciou que termos como ἀφορίσατε (aforisate, “separai”), 
προσκέκλημαι (proskeklēmai, “tenho chamado”), εἶπεν (eipen, “disse”) e 
μοι (moi, “para mim”) revelam a divindade e a pessoalidade do Espírito. O 
uso de verbos no imperativo e do tempo perfeito indicou a autoridade, o 
planejamento prévio e a intencionalidade do Espírito Santo.

Nas considerações teológicas, foi reafirmado que o Espírito não é uma 
força impessoal, mas uma Pessoa Divina, coigual ao Pai e ao Filho, que 
exerce autoridade soberana e se relaciona ativamente com a Igreja. R. C. 
Sproul destacou que “a soberania do Espírito é revelada de forma plena 
quando ele ordena, dirige e conduz a Igreja com o mesmo poder e auto-
ridade que o Pai e o Filho” (Sproul, 2013, p. 213). O uso do pronome μοι 
reforça o caráter pessoal do Espírito, como afirma Ralph M. Riggs, para 
quem “o uso do pronome pessoal revela que o Espírito não se apresenta 
como uma força distante, mas como uma pessoa ativa e presente no 
meio da Igreja” (Riggs, 1991, p. 112).

Severino Pedro da Silva (1991, p. 78) ressalta que “a existência do Espírito 
como Pessoa é a única explicação coerente para os atos que lhe são 
atribuídos nas Escrituras: falar, enviar, chamar, ensinar, consolar e guiar.” 
David J. Williams (2010, p. 186) também enfatiza que Atos 13.2 mostra 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

25

claramente a soberania do Espírito sobre a missão cristã, sendo Ele quem 
define os caminhos, os vocacionados e o tempo da missão.

Portanto, conclui-se que Atos 13.2 apresenta o Espírito Santo como uma 
Pessoa Divina que dirige, capacita e se comunica com a Igreja. Este estu-
do reafirma a centralidade do Espírito na  obra cristã e convida a Igreja 
contemporânea a depender mais profundamente do Espírito Santo, 
reconhecendo-o como o guia divino que capacita e fortalece a missão 
cristã.

Ademais, esta pesquisa lança luz sobre a compreensão da atuação 
pessoal e soberana do Espírito Santo, servindo como fundamento para 
novos estudos que explorem outras passagens de Atos e textos do Novo 
Testamento. A análise proposta incentiva investigações futuras sobre o 
papel do Espírito Santo na vida da Igreja e na missão cristã contemporâ-
nea, promovendo o aprofundamento da teologia bíblica e a ampliação do 
debate sobre sua pessoa e obra.

REFERÊNCIAS
BÍBLIA. Português. Bíblia Sagrada: Almeida Revista e Atualizada. 
São Paulo: Sociedade Bíblica do Brasil, 2003. 1.280 p.

BARCLAY, William. Comentário Bíblico: Atos dos Apóstolos. São 
Paulo: Hagnos, 2008.

BEACON. Comentário Bíblico Beacon: Atos dos Apóstolos. Rio de 
Janeiro: CPAD, 2012.

BERKHOF, Louis. Teologia Sistemática. São Paulo: Editora Cultura 
Cristã, 2007.

BRUCE, F. F. Comentário Bíblico NVI: Antigo e Novo Testamentos. 
São Paulo: Editora Vida, 2008.

CHAMPLIN, R. N.; BENTES, J. M. Enciclopédia de Bíblia, Teologia e 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

26

Filosofia, v. II: D–G.São Paulo: Candeia, 1995.

FERREIRA, Franklin; MYATT, Wayne. Teologia Sistemática. Rio de 
Janeiro: Vida Nova, 2007.

GONZÁLEZ, Justo L. Atos: O Evangelho do Espírito Santo. São 
Paulo: Hagnos, 2011.

HENRY, Matthew. Comentário Bíblico Novo Testamento: Atos a 
Apocalipse. Rio de Janeiro: CPAD, 2008.

HORTON, Stanley M. O que a Bíblia diz sobre o Espírito Santo. Rio 
de Janeiro: CPAD, 1993.

KEENER, Craig S. Comentário Bíblico Atos: Novo Testamento. Belo 
Horizonte: Editora Atos, 2024.

KEENER, Craig S. A Hermenêutica do Espírito: Lendo as Escrituras à 
luz do Pentecostes. Tradução: Daniel Hubert Kroker. São Paulo: Vida 
Nova, 2018.

KEENER, Craig S. Entre a História e o Espírito: O testemunho 
apostólico do livro de Atos. Tradução: Heber Rodrigo de Souza. Rio 
de Janeiro: CPAD, 2021.

KEENER, Craig S. O Espírito nos Evangelhos e em Atos: pureza e 
poder divino. Tradução: Susana Klassen. São Paulo: Vida Nova, 2018.

KISTEMAKER, Simon J. Comentário do Novo Testamento: 
Exposição de Atos dos Apóstolos. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 
2003.

LOUW, J. R.; NIDA, E. A. Léxico Grego-Português do Novo 
Testamento: Baseado em domínios semânticos. São Paulo: 
Sociedade Bíblica do Brasil, 2013.

MACARTHUR, John. Atos: a Difusão do Evangelho. São Paulo: 
Cultura Cristã, 2010.

RADMACHER, Earl D. O Novo Comentário Bíblico: Novo 
Testamento. São Paulo: Editora Vida, 2008.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

27

RIGGS, Ralph M. O Espírito Santo. Tradução: Mary L. Daniel. São 
Paulo: Editora Vida, 1991.

ROBINSON, E. Léxico Grego do Novo Testamento. Rio de Janeiro: 
CPAD, 2012.

SILVA, Severino Pedro da. A Existência e a Pessoa do Espírito Santo: 
O Espírito Santo é um Ser real que age e vive entre nós. Rio de Janeiro: 
CPAD, 1991.

SPROUL, R. C. Quem é o Espírito Santo. Tradução: Francisco 
Wellington Ferreira. São Paulo: Editora Fiel, 2013.

VINE, W. E.; UNGER, M. F.; WHITE JR., W. Dicionário Vine. Rio de 
Janeiro: CPAD, 2002.

WILLIAMS, David J. Novo Comentário Bíblico: Atos dos Apóstolos. 
São Paulo: Vida Nova, 2010.

WOODROOF, Tim. O que Jesus disse sobre o Espírito Santo: 
como essa verdade transforma eternamente nossa vida. Tradução: 
Maurício Bezerra Santos Silva. São Paulo: Hagnos, 2022.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

A VOCAÇÃO DE 
JEREMIAS SEGUNDO OS 
CONTEXTOS HISTÓRICO, 
LITERÁRIO E TEOLÓGICO
JEREMIAH’S VOCATION ACCORDING TO HISTORICAL, LITERARY, AND 
THEOLOGICAL CONTEXTS

LA VOCACIÓN DE JEREMÍAS SEGÚN CONTEXTOS HISTÓRICOS, 
LITERARIOS Y TEOLÓGICOS



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

29

Rodrigo Souza Lopes de Abreu1

RESUMO
O livro do profeta Jeremias é uma das mais complexas obras do Antigo 
Testamento bíblico. A complexidade pode ser percebida em 3 (três) campos 
diferentes – textual ou literário, histórico e teológico. O processo de elaboração 
do texto que hoje temos em mãos, passou por diferentes fases e contou 
com a participação de inúmeros participantes dedicados à interpretação, 
redação, diagramação e tradução. Jeremias nos apresenta um compêndio 
de diferentes gêneros literários, parecendo por vezes desconexos, podendo 
traduzir aos leitores incautos um senso de desordem e complexidade 
aleatória. Outra insigne assinatura do legado do profeta em sua obra, reside 
no fato de Jeremias, diferente de todos os outros profetas bíblicos, revelar-nos 
suas emoções, angústias, dúvidas e anseios. O processo segundo o qual foi 
chamado ao ministério profético e a íntima correlação existente na herança 
de seu passado familiar revelam o propósito de Deus na seleção de Jeremias. 
Imerso em um contexto de severa crise política, religiosa e posicionado no 
entrechoque das guerras expansionistas das potências da época, Jeremias é 
a voz profética que insiste em conclamar o seu povo a retornar à obediência 
e à fidelidade ao Senhor Deus dos judeus. Assim, é por meio da análise dos 
aspectos literários, históricos e teológicos da obra do profeta que se pode ter 
uma medida fidedigna do chamado, da vida e obra de Jeremias.  

Palavras-chave: Jeremias; Profeta do antigo testamento; Ministério profético; 
Castigo e arrependimento.

1	 Bacharel em Ciências Militares, pela Academia Militar das Agulhas Negras (AMAN) – 2001.  Pós-
-graduado em Fisiologia do Exercício, Universidade Gama Filho – 2006.  Mestre em Ciências Militares 
pela Escola de Aperfeiçoamento de Oficiais do Exército Brasileiro (EsAO) – 2009.  Especialista em 
Ciências Militares pela Escola de Comando e Estado-Maior do Exército Brasileiro (ECEME) – 2017.  
Graduando em Teologia pela FABAPAR (8º semestre) – 2025.  Atualmente exerce a função de Coman-
dante do 6º Grupo de Artilharia de Campanha (6º GAC), Rio Grande/RS.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

30

INTRODUÇÃO
O A análise das obras do Antigo Testamento Bíblico demanda necessa-
riamente a contextualização aplicada pela hermenêutica. Toda leitura é 
interpretação. De acordo com Andiñach (2015, p. 25), “a hermenêutica 
é a ferramenta exegética que considera tanto o sentido original do texto,  
quanto os aspectos que compõem o leitor que o interpreta.” Essa condi-
cionante reveste-se de particular relevância quando consideramos a obra 
dos profetas ditos maiores. Uma análise integral precisa compreender 
os contextos histórico, literário e teológico dentro dos quais a obra está 
inserida.

Segundo esse mesmo autor, a hermenêutica pretende ser a mais correta 
interpretação de um texto para o momento em que ele encontra-se sen-
do interpretado. De forma que, sem dúvida, pode ser modificada a cada 
nova situação. Segundo Andiñach (2015, p. 33), poder-se-ia atribuir o 
subjetivismo característico de muitas homilias e outros modos de leitura, 
à falta de atividade hermenêutica consistente. Por isso, as lentes interpre-
tativas – dos aspectos históricos, literários e teológicos – são necessaria-
mente aplicadas, a fim de buscar conferir credibilidade e solidez à análise 
da obra do profeta Jeremias. 

A obra do profeta Jeremias, de igual forma à obra dos outros profetas 
bíblicos, guarda a propriedade de uma antologia repleta de dados e 
registros da história das experiências pessoais vividas pelo autor durante 
sua vida e o exercício de seu ministério profético. Compreender com a 
máxima propriedade os registros deixados por Jeremias implica  respei-
tar a “circularidade hermenêutica”, ou seja, a contínua mudança da nossa 
compreensão dos textos bíblicos em razão das contínuas mudanças da 
nossa realidade atual. Quando se olha para a obra do profeta, percebe-se 
que respeitar o círculo hermenêutico é particularmente apropriado, a fim 
de que nossas questões atuais não recebam respostas obsoletas, inúteis 
ou conservadoras.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

31

Dessa forma, o presente estudo pretende apresentar uma breve análise 
da vocação do profeta Jeremias concernente aos contextos histórico, 
literário e teológico dispostos como verdadeiros enfoques hermenêuti-
cos. Tais filtros interpretativos subsidiarão na compreensão dos aspectos 
personalíssimos dos registros do profeta. Além disso, a percepção dessas 
diferentes lentes hermenêuticas auxiliará na compreensão da vida e da 
obra daquele Profeta, acerca de como influenciou a sua própria geração e 
transferiu um precioso legado às gerações futuras.

1. A VOCAÇÃO DE JEREMIAS À LUZ 
DO CONTEXTO HISTÓRICO
O contexto histórico circunscreve os eventos relevantes da cronologia 
humana. Perceber as nuances históricas que caracterizam o tempo, a ge-
ografia, os aspectos políticos e culturais à época do chamado ministerial 
de Jeremias são imprescindíveis para compreender a vocação do profeta. 
Há um conjunto de particularidades relacionadas ao cenário político, à 
força da tradição e cultura, aspectos cúlticos e religiosos, além de aspec-
tos teológicos que subsidiam a compreensão do chamado ministerial de 
Jeremias.  

O início do exercício profético de Jeremias tem como marco temporal os 
anos de 627 e 626 a.C. Dentre os eventos antecedentes, destacam-se a 
independência política do reino do Sul, então Judá, o início de um ciclo 
de prosperidade e a reforma religiosa. Como eventos posteriores, temos 
um rápido declínio com a dominação do Egito e depois, da Babilônia. A 
compreensão dessa conjuntura política auxilia na percepção de que o 
profeta Jeremias não foi levantado para liderar qualquer tipo de insur-
gência. Tampouco que suas profecias estavam revestidas de um caráter 
rebelde ou dissidente, mas, ao contrário, a forma como Jeremias profe-
tizava denotava uma clara compreensão da legitimidade e autoridade 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

32

da qual se revestia os governos estrangeiros que subjugaram o Israel de 
Deus. 

O profeta recebeu a sua vocação profética por volta do 13º ano do rei-
nado de Josias. O reinado de Josias recebeu um pesado legado do rei 
Manassés, monarca despótico e cruel, cujo governo foi simpático aos 
assírios. Por meio de Manassés, teve início uma grave crise política. So-
mente no governo de Josias ocorreu a estabilização política, a retomada 
do crescimento e a reforma religiosa. Por volta de 632 a.C., Josias inicia 
uma reforma religiosa que culmina com a descoberta do Livro da Lei. 
As iniciativas de purificação do Templo e restauração da Páscoa judaica  
estão relatadas nos registros bíblicos em 2 Rs 23.4-24 e 2 Cr 34.35.

De acordo com Schökel (1988, p. 415) a vida e o ministério de Jeremias 
podem ser divididos em 04 (quatro) grandes períodos, quais sejam: du-
rante o reinado de Josias (627 – 609 a.C.), durante o reinado de Joaquim 
(609 – 598 a.C.), durante o reinado de Sedecias (597 – 586 a.C.) e após a 
queda de Jerusalém (586 a.C.).

No primeiro período, durante o reinado de Josias, encontram-se como 
eventos evidências destacadas da aprovação à reforma religiosa conduzi-
da por aquele  rei. O ministério profético também se desenvolve ao longo 
do governo dos 4 (quatro) reis subsequentes, no entanto, há referências 
positivas apenasa Josias.

No segundo período, durante o reinado de Joaquim, Jeremias posicio-
na-se contrário ao rei Joaquim, o que é atestado por meio do pronuncia-
mento público de suas profecias. Encontram-se presentes também as 
possíveis confissões de Jeremias diante de Deus, soam como “desabafo”, 
revelando uma inconformação similar àquela lida na obra de Jó. A rese-
nha da pregação do profeta nesses anos revela Deus descontente com 
Judá e Jerusalém, pois trata-se de um povo pecador (Jr 9.1-10). Jeremias 
denuncia com especial vigor o esquecimento de Deus manifesto na rejei-
ção aos profetas, bem como a diversos outros indicadores relacionados à 
idolatria, aos cultos pagãos e à falsa segurança religiosa. Percebem-se as 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

33

profecias sendo insistentemente repetidas até a consumação do castigo – 
a deportação em 597 a.C., por Nabucodonosor, de um expressivo número 
de judeus.

No terceiro período, os anos do governo de Sedecias, o exercício proféti-
co de Jeremias se concentra principalmente nos exilados e naqueles que 
permaneceram na terra. As suas mensagens buscavam anular as inter-
pretações simplistas de que os que haviam permanecido em Jerusalém, 
eram o legítimo povo eleito de Deus, e os exilados eram ímpios e dignos 
do castigo de Deus. Jeremias milita contra o simplismo de classificá-los 
em bons e maus apenas pela condição geográfica. Segundo Schökel 
(1988, p. 422), o posicionamento imparcial e rigoroso de Jeremias ren-
deu-lhe a reputação, por alguns estudiosos, de estar corrompido a favor 
da Babilônia.

No último período, após a queda de Jerusalém (586 a.C.), e a invasão dos 
babilônios a Jerusalém, Jeremias, que havia profetizado sobre esse tempo, 
também viveu a maior tragédia da história do povo judeu. Jeremias não 
foi somente o profeta que anunciou a ameaça e o castigo, mas também 
a consolação e a esperança. Dessa forma, segundo a compreensão do 
contexto histórico, verifica-se como a comissão ministerial de Jeremias 
está intimamente relacionada à história do Israel de Deus. Internamente, 
vitimado por uma gestão covarde e corrompida dos seus reis à época. 
Externamente, a conjuntura do que restou de uma nação pressionada 
pelo expansionismo das potências hegemônicas do momento – o Egito e 
a Babilônia.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

34

2. A VOCAÇÃO DE JEREMIAS À LUZ 
DO CONTEXTO LITERÁRIO
Há importantes condicionantes literárias dos registros encontrados 
na obra de Jeremias, que nos ajudam na compreensão do chamado do 
profeta. Diaz (1988, p. 412) afirma que o registro encontrado na obra de 
Jeremias coincide com um período de intensa atividade literária quando 
foi escrita  grande parte da obra do Deuteronômio e a primeira parte da 
história Deuteronomista. 

Carson et al. (2009, p. 1016) asseguram que, quanto à estrutura e compo-
sição do livro, Jeremias combina uma larga variedade de estilos literários. 
Encontram-se as palavras do próprio profeta na forma de poesia, orácu-
los e ditados, nos capítulos 2-6. Há discursos no formato de sermão em 
prosa, como no capítulo 7, e há  relatos escritos por terceiros, como no 
capítulo 26. Todavia, apesar da variedade de estilos dispostos na obra – 
poesia, prosa, discurso e biografia –, Harrison (1980, p. 143) argumenta 
que há uma estreita conexão entre as partes, colaborando para o caracte-
rístico criticismo literário de Jeremias.

Schökel (1988, p. 422) emprega a classificação literária proposta por 
Mowinckel que apresenta uma divisão em 03 (três) categorias: 

A primeira categoria compreende os textos originais escritos pelo pro-
feta, na forma como ele os pronunciou. São os textos mais adequados 
para conhecermos o estilo e a personalidade de Jeremias. Essa categoria 
revela um bom número de recursos textuais que conferem a assinatura 
pessoal de Jeremias, como: mentalidade poética em detrimento das ale-
gações lógicas, uso de diálogos sem introduzir os personagens, inserção 
de comentários personalíssimos (afeições e desavenças), abundância de 
metáforas, concisão e força, entre outros. Tais características são melhor 
percebidas nos capítulos 4, 8, 6, 9, 10, 14 e entre os capítulos 23 a 26, na 
obra de Jeremias.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

35

Na segunda categoria, encontram-se narrações mais longas, apresentan-
do o profeta em terceira pessoa. Admite-se que muitos desses trechos 
tenham sido redigidos por Baruc, secretário pessoal de Jeremias, e teste-
munha ocular de muitos eventos. Esse é o trecho mais extenso do livro de 
Jeremias e guarda no centro a Palavra de Deus e a reação que ela provoca 
em diversos grupos de pessoas – alguns acolhem, outros permanecem 
inertes e outros rejeitam. Todavia, não se pode atribuir ao profeta a auto-
ria dos trechos onde ele é apresentado em terceira pessoa. Há também a 
incerteza da autografia em diversos outros trechos, como verificado no 
capítulo 36, onde consta o registro de Jeremias ditando à Baruc.

Na terceira categoria, tem-se a compreensão de que são as palavras de 
Jeremias reestruturadas pelos autores deuteronomistas. O objetivo do 
texto sempre é conduzir o público-alvo da leitura ao arrependimento dos 
pecados. Muitos desses discursos apresentam a estrutura comum dos 
discursos deuteronomistas – introdução, exortação à obediência, descri-
ção da desobediência e anúncio do castigo.

O legado literário aponta para a realidade do período vivido à época. Os 
oráculos ditados por Jeremias possuíam um caráter ameaçador, buscan-
do persuadir o povo de Jerusalém ao arrependimento, como no exemplo 
categórico do texto do capítulo 36. Há também registros de caráter sal-
víficos e consolatórios, como aqueles contidos nos capítulos 30 e 31. Há 
textos que guardam um sentido de “confissões”, como aqueles contidos 
nos capítulos 14, 18, 21 e 23 – relatos em primeira pessoa. Os capítulos 4 
a 10 compõem a vocação de Jeremias, e os capítulos 17 a 19 caracterizam 
o seu envio.

Andiñach (2015, p. 250) mostra que a tônica contextual da obra de Jere-
mias se encontra no apelo realizado pelo profeta  para denunciar a ido-
latria e convidar seu povo a reencontrar-se com o Senhor – “Se voltares, 
ó Israel, diz o Senhor, volta para mim” (Jr 4.1 NVI). No entanto, a ternura 
do apelo não anula o rigor das denúncias – “A formosa e a delicada, a 
filha de Sião, eu deixarei em ruínas” (Jr 6.2 NVI). Essa permanente tensão 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

36

entre o amor ao povo e a condenação por seus pecados revela a angústia 
do profeta em muitas confissões registradas na Obraobra. É interessante 
perceber que, quando se trata da temática do resgate dos povos, as pro-
fecias de salvação, Jeremias faz questão de recordar o nome de ambos 
os reinos – Judá e Israel – numa clara alusão à crença do reencontro das 
tribos dispersas em razão dos cativeiros e diásporas.

A assinatura literária da obra de Jeremias é a mescla de diversos estilos 
em uma conexão temática única – a denúncia do pecado e da apostasia 
do povo eleito, e o apelo incansável ao arrependimento e o retorno à 
obediência à Lei do Senhor. O contexto literário apresentado pela obra 
de Jeremias reforça o compromisso íntimo e irrevogável do profeta com a 
vocação recebida, apesar de suas próprias objeções e limitações pessoais.

3. A VOCAÇÃO DE JEREMIAS À LUZ 
DO CONTEXTO TEOLÓGICO
Perceber a vocação do profeta Jeremias à luz do contexto teológico que 
caracteriza a obra, é reconhecer que Jeremias estava intimamente ligado 
à realidade da mensagem que profetizava ao seu povo. Em congruência 
com esse argumento, Carson et al. (2009, p. 1015) compreendem  que 
foi por isso que o profeta sofreu em seu corpo e em sua vida os efeitos da 
mensagem que profetizava – a renúncia à sua vida familiar registrada nos 
capítulos 15 e 16, foi vítima de conspirações cujo registro está nos capí-
tulos 11 e 18, Jeremias foi preso e espancado como se lê nos capítulos 20, 
37 e 38; além de ser atingido por profunda aflição, como está nos capítu-
los 4 e 10. A dor causada por seu chamado profético pode ser percebida 
nos capítulos 1, 12, 15, 17, 18 e 20 – esses trechos são conhecidos como 
as “confissões” – onde estão relatadas as amarguras de suas queixas. 
Certamente, também é proveniente dessas experiências que brota a 
convicção da salvação por meio do Senhor.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

37

No núcleo da mensagem de Jeremias, vê-se que o castigo de Deus tem 
por objetivo sempre a salvação de seu povo. Esse princípio da salvação 
por meio do juízo prenuncia fundamentalmente, o papel vicário da cruz 
de Cristo – onde Ele tomou sobre si o juízo pelo pecado, a fim de salvar 
a humanidade pecadora. A obra de Jeremias apresenta notáveis expres-
sões de alegria na salvação, como registrado entre os capítulos 30 a 33, 
com particular foco no amor e na misericórdia de Deus. 

A obra de Jeremias também entrega um guia prático para o viver correta-
mente a vida cristã. Carson et al. (2009, p. 1016) argumentam que a men-
sagem de Jeremias é dirigida ao povo de Deus, e não a indivíduos. Dessa 
forma, os autores apresentam uma correlação na aplicação do Evangelho 
ao Corpo (à Igreja) e não apenas a indivíduos. Assim como o povo na 
antiguidade, a Igreja precisa estar prevenida contra a permissividade e a 
contaminação cultural, não devendo, portanto, julgar-se acima do castigo 
de Deus.

Uma ilustração digna de registro, quanto à aplicabilidade da função 
teológica na obra do profeta, destaca a necessidade da atuação de líderes 
responsáveis. Além disso, verifica-se como a corrupção no seio da lide-
rança pode se espalhar entre o povo de Deus, como, por exemplo, está 
registrado no capítulo 44. Carson et al. (2009, p. 1212) apresentam o rei 
Zedequias como a personificação permanente da hesitação dos seres 
humanos entre o bem e o mal.

Harrison (1980, p. 29) relata que uma das funções do exercício profético 
de Jeremias era testemunhar aos povos pagãos circunvizinhos a natureza 
e os planos do único Deus verdadeiro. Como o autor afirma, a função 
principal dos profetas pré-exílicos consistia primariamente “em um 
esforço contínuo para levar Israel desobediente de volta à observância 
aos termos da aliança” estabelecida por seus ancestrais com o Senhor, no 
Sinai. Assim, depreende-se que apenas um caráter rigorosamente leal à 
aliança com Deus sustentaria Jeremias no exercício de tão árdua missão 
– apregoar uma mensagem de castigo aos seus concidadãos negligentes.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

38

Segundo Harrison (1980, p. 29), há cerca de 40 (quarenta) citações dire-
tas a Jeremias no Novo Testamento. Dentre as quais, a metade encontra-
-se no Apocalipse. Destacam-se, ainda, o discurso usado por Estevão, no 
texto de Atos 7.51, que lhe custou a vida, e a visita à casa do oleiro usado 
por Paulo, registrado em Romanos 9.20-24.

É digno de destaque ainda como o povo associou Jesus, o Cristo, à Jere-
mias. Ele deu destaque ao caráter absoluto da aliança do Sinai, prevendo 
um tempo quando ela seria substituída por uma comunhão mais íntima 
com Deus, conforme os registros do capítulo 33 da obra. Harrison (1980, 
p. 30) relembra que o conceito de aliança a que Jeremias recorria, encon-
trava-se nos termos contidos no Deuteronômio, tal qual outros profetas.

Semelhante ao método encontrado na obra do profeta Oséias, Jeremias 
ilustra a deficiência do relacionamento do povo com Deus por meio do 
contraste entre o relacionamento de um marido fiel e uma esposa adúl-
tera – os registros estão nos capítulos 2.1, 3.1 e 31.32. Mesmo Jeremias já 
anunciava a ineficácia de uma circuncisão externa no corpo físico, sem 
um genuíno arrependimento no coração do homem – capítulos  4.4 e 
9.25,26). Dessa forma, a obra do profeta aponta para um relacionamento 
espiritual verdadeiro com Deus, baseado na lealdade e na obediência.  

Ao concluir a respeito da vocação profética de Jeremias, à luz dos as-
pectos teológicos de sua obra, destaca-se Andiñach (2015, p. 257), que 
afirma que na teologia do profeta sua obra afirma a Palavra de Deus e a 
obediência a ela, como a resposta perfeita e adequada. Esse autor propõe 
que a liturgia e o hábito não substituem em hipótese alguma, a ética, mas 
a complementam. Dessa forma, entende-se que Jeremias profetiza forta-
lecendo a ideia de que não existe culto a Deus desvinculado do compro-
misso social de nossas ações.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

39

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A análise da vocação do chamado profético de Jeremias precisa abarcar 
os aspectos inseridos nos contextos histórico, teológico e literário. Estas 
são importantes “lentes” hermenêuticas que viabilizam uma interpreta-
ção integral e fundamentada do modo como Jeremias foi levantado para 
profetizar ao seu povo e comunicar o poder e a soberania de Iaweh às 
nações circunvizinhas à Judá.

Do ponto de vista histórico, Jeremias foi comissionado ao seu chamado 
profético diante da realidade de uma expressiva crise política, religiosa 
e moral que configurava o cenário do reino do Sul, após a dissolução do 
Império Assírio. Jeremias profetizou ao reino de Judá entre os anos de 
627 a 587 a.C., período dos reinados de Josias, Jeocaz, Jeoaquim, Joaquim 
e Zedequias. O profeta testemunhou presencialmente à ineficácia do seu 
serviço, chamando o povo judeu ao arrependimento e à obediência à Lei 
do Senhor. Ele também testemunhou a queda de Jerusalém e a invasão 
babilônica. Seu exercício profético entra em ação após os “avisos” de 
profetas como Isaías, Amós, Oséias e Miquéias terem sido desprezados.

Quando ao contexto literário dos registros da obra de Jeremias, Harrison 
(1980, p. 26) apresenta a ideia de que o arranjo geral do livro torna pos-
sível a abordagem do tema do pecado da nação e o consequente julga-
mento ser enfatizado de forma poética e vibrante. Embora o legado lite-
rário encontrado na obra de Jeremias seja diversificado – poesia, prosa, 
discurso e biografia – o compêndio final revela, nas palavras de Skinner 
(1961, p. 42), Jeremias profundamente envolvido pelo compromisso do 
chamado profético recebido e prevendo o peso da condenação e punição 
vindoura.

Quanto ao contexto teológico, os registros das ações de Jeremias compro-
vam que o profeta estava mais interessado em ser fiel à palavra recebida 
do que ordenar e sistematizar seus pensamentos por meio de seu legado 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

40

escrito. A fidelidade de Jeremias à Lei perpassa toda a sua obra e conflita 
em diversos momentos com seus afetos e intrínseco amor para com o 
povo sobre quem profetiza – afinal era o seu povo.

É face a esse quadro de crise política, corrupção moral, desobediência à 
Lei do Senhor e submissão ao expansionismo babilônico que Jeremias é 
vocacionado como o profeta do seu tempo.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
ANDIÑACH, P. Introdução hermenêutica ao Antigo Testamento. 
São Leopoldo: Sinodal/EST, 2015, p. 25-35.

ANDIÑACH, P. Introdução hermenêutica ao Antigo Testamento. 
São Leopoldo: Sinodal/EST, 2015, p. 243-258.

AMARAL, Fabiano Francisco. Manual de Normas Técnicas 
Acadêmicas e Científicas da FABAPAR. Curitiba: FABAPAR, 2018, p. 
164-171.

BÍBLIA. Português. Jeremias 4:1. In: TODA A. Bíblia de Estudo 
Colorida: Nova Versão Internacional. São Paulo: BV Films Editora, 
2014.

BÍBLIA. Português. Jeremias 6:2. In: TODA A. Bíblia de Estudo 
Colorida: Nova Versão Internacional. São Paulo: BV Films Editora, 
2014.

BÍBLIA. Português. Romanos 8:28. In: TODA A. Bíblia de Estudo 
Colorida: Nova Versão Internacional. São Paulo: BV Films Editora, 
2014.

FEE, Gordon; STUART, Douglas. Entendes o que lês? São Paulo: Vida 
Nova, 1991. p. 130.

HARRISON, R.K. Jeremias e Lamentações: Introdução e 
Comentário. São Paulo: Mundo Cristão, 1980, p. 11-43.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

41

MICHAELIS. Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa. Versão 
3.1. Melhoramentos Ltda. 2010-2017.

SKINNER, John. Jeremias: Profecia e Religião. São Paulo: Aste, 1961, 
p. 29-43.

WENHAM, Gordon. Jeremias. In: CARSON, D.A. etal.. Comentário 
Bíblico Vida Nova. São Paulo: Vida Nova, 2009, p. 1014-1020.

WISEMAN, Donald. Jeremias. In: BRUCE, F.F. (ed.) Comentário 
bíblico NVI. São Paulo: Vida, 2012, p. 735-740.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

IGREJA, BATISMO E 
PROFISSÃO DE FÉ: 
COMO A PROFISSÃO 
DE FÉ REFLETE O 
ENTENDIMENTO 
SOBRE A NATUREZA E 
PROPÓSITO DA IGREJA E 
DO BATISMO
CHURCH, BAPTISM, AND PROFESSION OF FAITH: HOW THE 
PROFESSION OF FAITH REFLECTS UNDERSTANDING OF THE NATURE 
AND PURPOSE OF THE CHURCH AND BAPTISM

LA IGLESIA, EL BAUTISMO Y LA PROFESIÓN DE FE: CÓMO LA 
PROFESIÓN DE FE REFLEJA LA COMPRENSIÓN DE LA NATURALEZA Y EL 
PROPÓSITO DE LA IGLESIA Y DEL BAUTISMO



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

43

Guilherme Pereira Mewes dos Santos1

RESUMO
O presente artigo tem por objetivo analisar e compreender a relação entre a 
profissão de fé feita pelas igrejas e o entendimento sobre o que é a igreja e o 
batismo, bem como seus propósitos, a partir da análise bíblica. Essa tradição 
e prática tem sido esquecidas, porém representam um princípio bíblico 
na prática eclesiológica. Para   tanto,  inicialmente   será apresentada uma 
análise bíblica sobre a natureza da igreja e seu propósito, depois será feita 
essa análise sobre a ordenança do batismo. A partir disso, procura-se suscitar 
como a profissão de fé é usada como ferramenta a partir do entendimento 
sobre a igreja e sobre o batismo.  A análise é importante para que as igrejas 
reflitam como estão usando a profissão da fé para cumprir o seu papel na 
terra.

Palavras-chave: Eclesiologia; Igreja; Batismo; Profissão de fé; Confissão de fé. 

INTRODUÇÃO
A profissão de fé, ou confissão de fé, como forma de confirmar o pronun-
ciamento e o conhecimento dos que desejam ser batizados, é parte da 
tradição de algumas igrejas e denominações, como os batistas. Aqueles 
que têm desejo de juntar-se à igreja precisam passar por esse momento 
antes do batismo, quando seu entendimento e sua vida são avaliados 
pela igreja para confirmação ou não. Consecutivamente, a participação 
ou não da membresia da igreja local é definida. Entretanto, surgem dúvi-
das quanto a essa tradição: “Ela é mesmo necessária? E com que serieda-
de que deve ser feita?”

1	 Graduado em Teologia. Brasil. E-mail para contato: guilhermemewes@gmail.com



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

44

Uma prática não deve ser feita apenas por seguir uma tradição ou uma 
forma, mas sim devido a seu princípio bíblico. Ao fazê-la por tradiciona-
lismo, torna-se uma prática vazia de sentido e de princípio, como bem 
coloca Diego sobre as tradições batistas, usando as assembleias adminis-
trativas como exemplo:

Mas, no fundo, o princípio bíblico que justifica a manutenção de uma 
assembleia administrativa com uma periodicidade razoável não está 
mais lá. Ele já se perdeu e o que sobrou foi a tradição. Essas igrejas re-
petem estruturas e formas por puro hábito, e o farão até que uma nova 
geração surja e novas tendências prevaleçam sobre o costume. Com a 
perda do princípio, a mudança da estrutura é apenas uma questão de 
tempo. O tradicionalismo, por si só, não é sustentável em longo prazo. 
(Carvalho, 2022, p. 28).

Nota-se como há assuntos, costumes e práticas que são importantes para 
o entendimento correto da teologia bíblica. Apesar de não serem temas 
ligados diretamente à salvação, são fundamentais para proteger e manter 
um entendimento bíblico sobre o evangelho, sobre Deus, a igreja e assim 
por diante, bem como guiar aqueles que professam a Cristo. Produzem 
um entendimento saudável, e por consequência, igrejas saudáveis (Ro-
ark; Cline, 2018, p. 21). E, entre esses pontos, está a prática conhecida 
como profissão de fé.

Esse artigo tratará da necessidade de compreender o princípio na prática, 
e na tradição, da profissão de fé nas igrejas locais. Busca responder quais 
são os motivos que levam a compreendê-la como algo importante e 
relevante na eclesiologia. Busca, ainda, analisar e compreender o papel 
e a importância da profissão de fé para as igrejas locais. Essas questões 
serão analisadas a partir de uma pesquisa bibliográfica.

Para elucidar essa questão, em um primeiro momento será discorrido 
sobre a igreja, sua natureza e propósito; em um segundo momento, sobre 
o batismo. Tratar desses dois tópicos é fundamental para entender a 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

45

profissão de fé, pois essa está ligada aos conceitos de igreja e batismo. Por 
fim, no terceiro capítulo, será abordada a profissão de fé, respondendo à 
questão de como a profissão de fé reflete aspectos importantes da com-
preensão bíblica da igreja e do batismo pela própria igreja local.

1 IGREJA: SUA NATUREZA E SEU 
PROPÓSITO
A igreja não é uma instituição como as demais, pois foi fundada pelo próprio 
Cristo (Mt 16.16,17), e é descrita por o todo Novo Testamento como funda-
mental para os planos de Deus e para a sua glória (Dever, 2018, p. 44). Com-
preender o significado e o propósito da igreja é necessário para entender a 
profissão de fé feita nas igrejas.

1.1 O QUE É A IGREJA
A natureza da igreja é divina. Ela não surge por vontade humana, mas 
com Cristo como parte do plano de Deus. Além disso, os textos neotesta-
mentários descrevem como deveria ser a igreja de acordo com os desíg-
nios de Deus. Uma vez que Deus estabeleceu a igreja, deve-se seguir as 
características divinas que foram deixadas nos textos sagrados. A funda-
ção da igreja está nas escrituras como parte da revelação, e entender isso 
é fundamental para compreender o que é a igreja e seu papel. Assim, a 
igreja é o que a escrita inspirada diz o que ela é (Bledsoe, 2022, p. 45).

O primeiro conceito da igreja é que ela é uma comunidade, é mais que 
isso e, ao mesmo tempo, não é menos. A palavra grega Ekklesia2 , no 
contexto do Novo Testamento, era usada para qualquer tipo de reunião, 
principalmente reuniões políticas das pólis. Além disso, era já usada 
séculos antes como um termo para esse tipo de reuniões (Coenen, 2000, 

2 ἐκκλησία	



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

46

p. 986). Corroborando isso, o Antigo testamento usava a palavra Qahal 3 
para falar dos ajuntamentos do povo de Deus, e a Septuaginta  a traduziu 
para o grego com o termo Ekklesia (J. P. Waltke, 1998, p. 1327). Como é 
descrito:

Paulo teria lançado mão desse termo a partir da linguagem grega 
profana, em que este descreve a reunião dos cidadãos civilmente 
capazes de uma cidade. No Antigo Testamento grego, a Septuaginta, a 
palavra Ekklesia designa o povo de Deus (Kehlal Jahweh). No Antigo 
Testamento, Israel é chamado de “a Igreja” de Deus. A septuaginta era 
a Bíblia da igreja neotestamentária conforme mostra as citações de 
Paulo. Além disso, Paulo assume o enunciado literal quando frequente-
mente chama a Igreja Cristã de “comunidade de Deus” (Hörster, 2022, 
p. 239 –240).

Os autores do Novo Testamento usaram do conceito de sua época para 
descrever a igreja, por isso deve-se compreender a igreja como um 
ajuntamento, uma comunidade que se reúne para um fim específico 
(Leeman, 2020, p. 19). Entretanto, não é qualquer indivíduo que faz 
parte dessa comunidade, apenas aqueles que cumprem os requisitos de 
entrada e que estão de acordo com o propósito do grupo. Esse uso está 
evidente no texto sagrado.

Essa comunidade é a fraternidade da família de Deus, o corpo de Cristo, 
ou seja, é uma comunidade de pessoas salvas e regeneradas pelo Espírito 
Santo. É um grupo de cristãos que representam Jesus na terra, uma em-
baixada do Reino de Deus em que se demonstra visivelmente o governo 
de Deus e a sua vontade no mundo (Hansen et al., 2021, p. 29-31). Desse 
modo, não há como qualquer um fazer parte dessa comunidade, como 
Grudem (2022, p. 1148) mostra: “Nesse sentido, a igreja visível inclui 
todos os que professam fé em Cristo e apresentam evidências dessa fé 
em sua vida”.

3 lלָהָק	



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

47

Os autores do Novo Testamento usaram do conceito de sua época para 
descrever a igreja, por isso deve-se compreender a igreja como um 
ajuntamento, uma comunidade que se reúne para um fim específico 
(Leeman, 2020, p. 19). Entretanto, não é qualquer indivíduo que faz 
parte dessa comunidade, apenas aqueles que cumprem os requisitos de 
entrada e que estão de acordo com o propósito do grupo. Esse uso está 
evidente no texto sagrado.

Essa comunidade é a fraternidade da família de Deus, o corpo de Cristo, 
ou seja, é uma comunidade de pessoas salvas e regeneradas pelo Espírito 
Santo. É um grupo de cristãos que representam Jesus na terra, uma em-
baixada do Reino de Deus em que se demonstra visivelmente o governo 
de Deus e a sua vontade no mundo (Hansen et al., 2021, p. 29-31). Desse 
modo, não há como qualquer um fazer parte dessa comunidade, como 
Grudem (2022, p. 1148) mostra: “Nesse sentido, a igreja visível inclui 
todos os que professam fé em Cristo e apresentam evidências dessa fé 
em sua vida”.

A participação na igreja, que é chamada de membresia, é restrita. Ape-
nas aqueles que possuem características de regeneração e salvação4. 
Somente aqueles que apresentam essas características, isto é, que foram 
feitos nova criatura (1 Co 5.17), podem entrar na igreja de Jesus como 
seus representantes. Isso se deve a natureza divina dela, mas também por 
causa do acordo com o propósito dela: se a natureza é divina, seu propó-
sito também é divino.

4 A igreja é apenas para os regenerados, entretanto, isso não significa que ela não 
cometerá erros sobre quem deveria participar ou não da membresia, pois só Deus co-
nhece o coração e o íntimo de cada um. Alguns participam da igreja visível, mas não 
são parte da igreja invisível. Apesar disso, não muda o propósito da igreja, nem o que 
ela deve fazer de acordo com a palavra de Deus.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

48

1.2 PROPÓSITO  
Percebe-se que a igreja não é uma simples instituição ou ajuntamento, 
mas um povo que reflete o caráter de Deus e se identifica com Ele. Do 
mesmo modo, o que a igreja faz reflete o caráter de Deus e é o motivo 
dos cristãos se reunirem. O dicionário sobre Paulo e suas cartas (O’Brien, 
2008, p. 655) descreve esse propósito em três partes: edificação do corpo, 
encontro com Cristo e adoração a Deus; em outras palavras, ele descreve 
que existe um propósito de proclamar o caráter de Deus e alegrar-se nele, 
compromisso com os irmãos em seu crescimento e proclamação do 
evangelho aos perdidos.

Todavia, é possível colocar em apenas um propósito geral que abrange 
todos os outros aspectos. A igreja foi fundada por Deus para evidenciar o 
plano de Deus, como descreve Dever:

Com isso, o apóstolo Paulo está afirmando que a igreja é mais que uma 
instituição fundada por Deus. Ela é a própria sabedoria de Deus. Nela, 
toda realidade da obra redentiva de Cristo, da transformação ética do 
povo de Deus e da esperança futura são evidenciados e a glória de 
Deus é sua Raison d’être, conforme coloca Hendricksen (Dever, 2018, p. 
11).

A igreja é a comunidade que Deus reúne de pessoas regeneradas para 
proclamar o evangelho e viver o evangelho. Assim, o evangelho e a reali-
dade da nova aliança são feitos visíveis e demonstram a glória de Deus. O 
mundo caído vê a Deus através da igreja; a realidade do Reino de Deus e 
o seu governo são vistos através da igreja. Ela é o espelho do céu.

O povo exclusivo de Deus, separados nas comunidades locais e visíveis, 
mostram o governo de Deus e como ele age individualmente e coletiva-
mente naqueles que são regenerados.  Portanto, o propósito da igreja é 
representar Jesus e viver de acordo com o evangelho, além disso, prote-
ger o seu nome e o que é o evangelho. Ao representar Cristo, proclamar e 
viver o evangelho de forma verdadeira, mostra aos de dentro e aos de fora 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

49

as realidades da nova vida em Cristo e, assim, glorifica a Deus ao edificar 
o corpo e gerar arrependimento nos de fora.

1.3 CHAVES DO REINO
Jesus compartilha parte de sua autoridade (Mt 28.18) com aqueles 
que fazem parte da sua nova aliança. Autoridade para representá-lo, 
proclamar o evangelho, expulsar demônios em seu nome, por exemplo. 
Entretanto, ele deu autoridade à igreja de uma forma que não é possível 
ser feita por cristãos individualmente, apenas quando a igreja está reuni-
da.  Existe uma autoridade singular, e uma face política e institucional da 
igreja (Leeman, 2016, p. 54 –55)

O termo “chave” na época neotestamentária era usado como símbolo de 
poder e autoridade, geralmente vinculado ao contexto político (Douglas, 
2006, p. 228). Jesus, ao fundar a igreja utiliza-se do termo “chave”, no texto 
bíblico “chaves do Reino”, além do termo Eklessia, ambos com sentidos 
políticos e institucionais.  Dessa forma, Cristo está se relacionando pu-
blicamente com o ajuntamento daqueles que professam corretamente 
quem ele é (A igreja) e transfere autoridade a essa reunião. Como Le-
eman (2020, p. 23, tradução minha) descreve: “a reunião representa a 
autoridade de Cristo. Depende da testemunha de seu senhorio”.

O próprio Cristo coloca que a igreja tem seu lado institucional ao relacio-
ná-la  com elementos políticos. Ao fazer isso, deu à autoridade de falar 
por ele, não falar o que quiser, mas de ser representante da sua vontade 
na terra, ou seja, representar as normas do Reino de Deus aqui na terra. 
Jonathan Leeman descreve essa relação:

Apresentar a igreja local como uma embaixada do governo de Cristo 
que irrompe na história. A igreja conversa em seu poder as chaves 
do reino para falar do céu na terra, proclamando o quê e o quem do 
evangelho. E a vida da igreja é mantida pela justificação somente pela 
fé, a força política mais poderosa no mundo hoje para nivelar hierar-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

50

quias e unir inimigos de outrora. [...] E o trabalho da igreja é pendurar 
cartazes com o nome de Jesus sobre crenças corretas, práticas corretas 
e pessoas corretas – os cidadãos do reino de Cristo que se arrependem 
e creem (Leeman, 2021, p. 10)

O corpo de Cristo em suas comunidades locais tem a autoridade, não 
para fazer o que desejar, mas sim para proclamar o Reino de Deus e o 
evangelho. Apontar para a conduta correta, afirmações corretas e assim 
por diante. Além disso, um dos usos dessa autoridade, recebidas pelas 
chaves do Reino, é identificar quem faz parte e quem não faz parte do 
Reino de Deus; e, por consequência, da igreja de Cristo.

A palavra “membresia” não aparece no texto sagrado com esse termo, 
porém seu princípio está presente nas suas páginas e surge a partir da 
compreensão do que é a igreja e a autoridade dada a ela (Dever et al., 
2021 p. 75). Ser membro da igreja significa estar abaixo da autoridade da 
igreja, e logo de Cristo. Há um pacto de união entre a igreja e o indivíduo: 
a igreja cuida e supervisiona, e o indivíduo cuida e aceita a autoridade 
da igreja. Assim, participar da membresia é participar da proclamação 
do evangelho e da glória de Deus e proteger o nome de Cristo (Leeman, 
2016, p. 216).

A membresia da igreja é o que separa os de dentro, que professam Cristo 
corretamente, daqueles de fora, permitindo   assim proclamar o evan-
gelho aos de fora, disciplinar os de dentro e proteger o nome de Cristo. 
Tudo isso para demonstrar a glória de Deus. Como a membresia é algo 
importantíssimo para o conceito de igreja, foi também estipulada uma 
forma de entrada a essa representação de Cristo, conhecida como mem-
bresia. Essa forma é o batismo (Beasley-Murray, 2000, p. 187).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

51

2. BATISMO
O batismo não começa com os cristãos, já ocorria a prática batismal na 
época de Jesus Cristo. Seu próprio primo, João Batista, batiza no rio Jor-
dão (Lc 3.2-3). Entretanto, o cristianismo utilizou dessa prática e deu um 
novo sentido, ou um sentido mais específico. Tornou-se algo de grande 
valia e significado para a Igreja, tanto que é reconhecido como uma das 
duas ordenanças de Jesus ao seu povo. Isso deve-se ao que ele representa 
e ao seu propósito (Severa, 2014, p. 331). O batismo e a Ceia do Senhor 
não salvam, nem são meios de graça, mas isso não diminui sua importân-
cia e o seu papel fundamental dado por Deus. Tanto um quanto o outro 
dão forma à igreja e participam ativamente da natureza da igreja, como 
um memorial visível da nova aliança feita no sangue de Cristo (Schreiner, 
2015, p. 343).

2.1 Processo Dual
A palavra “batismo” é uma transliteração do termo grego baptismos 
(βαπτισμός) que significa “mergulhar”, quando a pessoa é mergulhada em 
água como sinal de algo (Gusso, 2010, p. 307). Já no Antigo Testamento 
era possível ver essa ação como sinal de arrependimento e purificação, 
além do batismo de João, que era de arrependimento. O cristianismo 
utiliza-se desses conceitos para trazer para a sua realidade e significado, 
como sinal de arrependimento e purificação, mas ampliando como sinal 
da fé em Cristo Jesus (Boyer, 2006, p. 106).

O batismo cristão, a partir da prática dos apóstolos, simboliza a purifica-
ção dos pecados; todavia, não é o significado maior. Mas, a ênfase maior é 
a participação na morte e ressurreição de Cristo, renascer para uma nova 
vida purificada e não mais ser escravo do pecado. É uma representação 
visível da regeneração do coração, do arrependimento da vida de desobe-
diência para uma vida que glorifica a Deus, a partir da transformação em 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

52

Cristo. Pode-se resumir o batismo como um elemento que demonstra a 
conversão do fiel (Grudem, 2022, p. 1302).

O batismo cristão é, em sua essência, a imagem da renovação do homem 
devido à sua participação, pelo poder do Espírito Santo, na morte e 
ressurreição de Jesus Cristo; e é, portanto, também a imagem daquilo que 
em si é executado pelo testemunho da graça, e pela comunhão da sua 
Igreja que em Jesus são cumpridos e realizados (Barth, et al., 2004, p. 13)

O batismo está intrinsecamente ligado à fé em Cristo e nova vida a partir 
dela, demonstrando que a pessoa está ligada agora com Cristo e que este 
lhe deu o novo coração. A ordenança não está à parte do evangelho; pelo 
contrário, faz parte desse como o evento decisivo da nova existência na 
fé. Ele é um memorial visível da graça de Deus, através da morte e ressur-
reição de Jesus, em que o novo convertido se une a Cristo e se compro-
mete com Ele (Gill, 2023, pos. 295 [Kindle]).

Mas o significado do batismo e a ordenança do batismo não dizem res-
peito apenas ao indivíduo, à decisão dele, mas também à igreja local. O 
batismo, junto com a ceia, faz parte da faceta institucional da igreja,  dan-
do-lhe forma, assim, é possível notar o propósito do batismo no aspecto 
político da igreja.

2.2 O BATISMO E A IGREJA
O batismo é a porta de entrada para a participação no corpo de Cristo, 
conhecida como membresia. Ao ser batizada, a pessoa está tornando 
pública a sua fé e identificando-se com Cristo e seus seguidores. Ou seja, 
está sendo reconhecida como uma representante de Cristo na terra, além 
de participar da autoridade dada à igreja por Cristo. É um ato solene que 
liga o indivíduo a Cristo, à igreja e à sua responsabilidade na participação 
do evangelho e na vida da família de Deus (Bobby, 2022, p. 55).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

53

Como descrito no capítulo 1, a igreja protege o nome de Cristo, pro-
clamando a verdade sobre ele, e sobre o evangelho, além de mostrar 
os erros e visões distorcidas que possam existir. Assim, exercitando a 
autoridade das chaves do reino, além disso, não é qualquer um que pode 
representar a Jesus; apenas aqueles que por ele foram transformados 
e estão unidos a ele. A membresia é restrita para os convertidos. Dessa 
maneira, que a igreja gere o batismo, pois esse é a porta de entrada para a 
membresia e a participação na igreja. Ela abre para aqueles que têm um 
testemunho verdadeiro da fé e fecha para aqueles que não o têm (FÜRST, 
2000, p. 386).

O batismo representa a aliança feita entre Cristo, a igreja e o indivíduo, 
sendo o juramento da nova aliança como descreve Bobby (2022, p. 84):

Isto é, o batismo é um voto solene e simbólico que confirma a entrada 
de uma pessoa na nova aliança. Um juramento é essencial para uma 
aliança. Sem juramento não existe aliança. Lembre-se de que uma 
aliança é um ‘relacionamento de obrigação’. Um juramento ratifica o 
compromisso de alguém com as obrigações da aliança, e normalmente 
o coloca sob as sanções do pacto, caso falhe em cumprir suas 
obrigações.

É a partir do cumprimento da ordenança que o indivíduo participa das 
bênçãos e responsabilidades da nova aliança. Mas é também quando a 
igreja confirma que aquele indivíduo é de fato um cristão. Há essa dupla 
confirmação e juramento de ambas partes.

A partir do entendimento do batismo como juramento e como a entrada 
na igreja em sua forma política de embaixada do reino, ele não pode ser 
ministrado a qualquer um, mesmo se este desejar. O batismo é apenas 
permitido para crentes, pois estes receberam e compreenderam o ensino 
correto do evangelho e têm o entendimento correto sobre Deus e sobre 
Jesus. A ordenança é ministrada apenas para essas pessoas que de-
monstram ter o conhecimento correto, o arrependimento e a fé, pois são 
apenas essas pessoas que vivem de acordo com Deus. Logo, apenas essas 
podem representar Jesus verdadeiramente (Norcott, 2021, p. 41).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

54

2.3 CEIA DO SENHOR
A ceia do Senhor tem o propósito, junto com o batismo, de dar forma a 
instituição da igreja. Ambos conferem a confirmação do pertencimento 
do indivíduo ao corpo de Cristo, o batismo como sinal de entrada e a ceia 
como um sinal contínuo. Além disso, a ceia traz a memória e a visibilida-
de que todos são feitos um em Cristo. “O batismo une um a muitos, e a 
Ceia do Senhor faz com que muitos se tornem um” (Bobby, 2022, p. 27), 
trazendo o conceito de unidade e pertencimento à igreja.

Dessa forma, a ceia possuiu o mesmo propósito do batismo: a separação 
de quem está dentro de quem está fora, ratificando a profissão de fé e a 
sua confirmação pela igreja feita no batismo. É uma lembrança constante 
da aliança feita entre Deus e o seu povo, do pertencimento a essa aliança, 
bem como da responsabilidade e obediência atrelada a ela. Aquele que a 
igreja já não pode mais assegurar sua profissão de fé, não participa mais 
da ceia do Senhor, e isso indica que não faz mais parte do corpo nem 
representa Jesus. Nota-se, também, o caráter institucional da ceia.

O batismo e a ceia têm suas peculiaridades, porém ambos são as duas 
ordenanças deixadas por Cristo e moldam a igreja em sua instituição. 
Ratificam aqueles que pertencem à igreja e professam verdadeiramente 
Cristo, sendo uma a entrada na igreja e outra confirmando continuamen-
te esse pertencimento. O corpo de Cristo, a igreja local, tem sua forma e 
funcionalidade atrelada às ordenanças, pois é por meio delas que separa 
quem de fato pertence a Cristo e quem não pertence, assim protegendo 
o nome de Cristo e permitindo que a igreja mantenha sua natureza e seu 
propósito. A natureza e propósito da igreja está atrelado à prática correta 
do batismo e da ceia, ministrada apenas às pessoas convertidas.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

55

3. PROFISSÃO DE FÉ
A profissão de fé é uma prática de algumas igrejas, principalmente batista 
ou com o governo congregacional, quando a igreja local se reúne em 
assembleia para fazer perguntas ao candidato ao batismo, a fim de averi-
guar sua confissão de fé e confirmar como pessoas comprometidas com 
o evangelho.. Há também a prática de uma entrevista com algum presbí-
tero (pastor),após a qual o candidato é levado à aceitação da assembleia 
reunida. Ambas as formas são variações da prática de levar a congrega-
ção a analisar a confissão da pessoa através do relato da sua vida, relato 
de outros cristãos e do entendimento do evangelho e assim tomar a 
decisão: confirmar ou não a confissão do indivíduo pela autoridade das 
chaves, proferindo que esse indivíduo é um representante de Cristo e do 
Reino de Deus na terra (Pereira, 2001, p. 110)

Ao compreendermos a natureza da igreja e seu propósito, bem como 
o batismo como parte desse propósito, por ser a porta de entrada para 
igreja e dar a forma institucional a ela, a profissão de fé feita pelas igrejas 
é entendida como algo singular e importante para a “manutenção” da 
igreja e de sua instituição. Ao fazê-la, a igreja coloca três grandes princí-
pios bíblicos em funcionamento, gerando, assim, uma igreja mais saudá-
vel e bíblica.

3.1 AUTORIDADE DA IGREJA
	 O batismo é uma decisão individual, cabe a cada pessoa refletir 
sobre sua fé e tomar a decisão de participar da nova aliança, e, assim, da 
igreja local. Entretanto, a decisão final é da assembleia (a igreja reunida), 
que confirma ou não a confissão de fé da pessoa e decide sobre o seu 
desejo de juntar-se de forma oficial e pública a igreja local. Em outras 
palavras, não importa apenas o desejo individual, pois ele não é superior 
à autoridade da igreja; caso contrário, quem teria a autoridade final seria 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

56

o indivíduo, o que não ocorre. A autoridade está no ajuntamento (Beas-
ley-Murray, 2000, p. 185).

Permitir que alguém se batize, entre na membresia e represente a Cristo, 
sem uma profissão de fé é errado na percepção bíblica da autoridade 
final, pois assim é colocar no entendimento pessoal a responsabilidade 
pela sã doutrina e entendimento correto do evangelho. Todavia, quando 
a igreja local entende sua responsabilidade de dizer o que é e quem é 
do evangelho, ou seja, proteger a sã doutrina, ela entende a profissão de 
fé como uma ferramenta para colocar as chaves do reino em funciona-
mento. Desse modo, traz a responsabilidade  para a igreja, de modo que a 
decisão e as consequências são da igreja e não de um indivíduo.

A profissão de fé, da forma como a igreja local decide, não é apenas mais 
uma reunião administrativa, mas sim um evento singular, quando a rea-
lidade do reino torna-se visível para confirmar ou rejeitar a confissão de 
algum indivíduo. Ela reflete o quanto uma igreja compreende seu papel 
na proclamação e na proteção do reino de Deus e do evangelho de Cristo 
Jesus (Ladd, 2003, p. 474).

3.2 VERIFICA A CONFISSÃO DE FÉ DA 
PESSOA 
Cada cristão é um embaixador de Cristo na terra, pois representa o go-
verno de Deus e seus desígnios, vontades, além do caráter daquele que o 
enviou. A embaixada é usada como uma das linguagens metafóricas para 
a igreja, sendo um posto avançado do Reino de Deus na terra, no qual os 
embaixadores fazem o seu trabalhado de acordo com as ordens do “país” 
de onde fazem parte. Para participar de uma embaixada e ser um embai-
xador, você precisa ser cidadão daquela nação, estrangeiros não podem 
definir os desejos daquela nação e não podem representá-la. Da mesma 
maneira, o Reino de Deus funciona desse modo: apenas os cidadãos do 
céu podem levantar-se como proclamadores dos interesses do Reino de 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

57

Deus na Terra, ou seja, ser os embaixadores e atuar na embaixada celes-
tial.

Se há limites e regras claras para os representantes terrenos, quanto mais 
para aqueles que representam Jesus e o evangelho neste mundo. São 
representantes da verdade eterna, que tem o poder para salvar e trazer 
glória a Deus. Além da grande importância de ser um representante 
dos desígnios eternos, de fato, só os cidadãos, os que nasceram de novo, 
podem assumir esse papel, pois não há como ser cidadão do céu sem 
ter passado primeiro pelo arrependimento, pela fé e pela nova vida em 
Cristo Jesus. Aderir a uma igreja não é apenas mais um compromisso 
durante a semana ou o compromisso de contribuir mensalmente, mas 
aderir a uma igreja é dizer que a pessoa representa o Reino de Deus na 
terra e é um embaixador outorgado do evangelho. Não há função mais 
honrosa e de maior responsabilidade (Angelim, 2020, p. 49).

A profissão de fé tem, através da igreja, a função de verificar e confirmar 
quem está apto a ser um embaixador de Deus. Ela faz de duas manei-
ras: Primeiro verifica se a pessoa é um cidadão do céu e segundo se ela 
compreende a responsabilidade que está assumindo (Youngblood, R. F.; 
Bruce, F. F.; Harrison, R. K., 2004, p. 1215).

Apenas os crentes genuínos são cidadãos do céu, não há outra maneira 
de o ser humano ser considerado cidadão do Reino celestial. Dessa 
maneira, a igreja local, quando está reunida com a autoridade dada por 
Cristo, deve verificar se o candidato ao batismo pertence ao Reino, ou 
seja, se compreendeu o evangelho, arrependeu-se do pecado e creu em 
Jesus Cristo (pela fé). A igreja não está determinando, escolhendo quem 
é salvo ou não, nem concedendo a salvação; ela está confirmando, ou 
não, a partir dos frutos e do conhecimento apresentado pelo indivíduo. 
Se os cidadãos do céu são apenas pessoas regeneradas, é preciso verifi-
car se quem deseja ser batizado é uma pessoa regenerada. Conhecendo 
seus frutos, a transformação de vida e o conhecimento correto de Deus, 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

58

Jesus, evangelho e assim por diante. E é isso que a igreja faz na profissão 
de fé (Culver, 2012, p. 1211).

A segunda parte está atrelada à primeira, porém foca no entendimento 
que a pessoa tem da responsabilidade cristã em participar do corpo, em 
representar Jesus. Leeman (2016, p. 60-61) descreve o significado de 
representar:

Agora aqui vai minha pergunta: você já falou em nome do presidente 
dos EUA em um pódio? Já olhou fixamente nas luzes do estúdio e nas 
câmeras dos jornalistas da Casa Branca e representou oficialmente as 
ideias do presidente? Presumo que a resposta seja não. O presidente 
deve autorizá-lo oficialmente a representar suas ideias. Nem mesmo 
seu amigo mais chegado ou membro da família sobem ao palco global 
e se atrevem a fazê-lo. Os riscos são muito altos para agir dessa forma. 
Bem, aqui vai outra pergunta: você alguma vez já falou em nome de 
Jesus e seu reno? Alguém autorizou você a representar as ideias desse 
rei?

Nota-se que as falas e ações da pessoa batizada, representante de Cristo, 
serão vistas como partes das falas e ações de Cristo. Por isso, a importân-
cia de verificar se a pessoa compreende seu papel singular de representar 
as verdades eternas neste mundo não eterno.

3.3 PROTEGE O NOME DE CRISTO E A 
IGREJA
Não há como separar a igreja e o membro da representação de Jesus, am-
bos estão ligados; não há como olhar para um membro da igreja e dizer 
que esse não representa a Cristo, isso não é possível. Quem foi batizado e 
é membro da igreja representa os desejos do Reino de forma visível e pú-
blica. Por isso, a importância de fazer uma profissão de fé, pois sem essa 
confirmação da igreja, qualquer um poderia falar em nome de Deus e de 
Cristo, mesmo uma pessoa que não pertence ao evangelho. Como não há 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

59

como separar a pessoa da sua representação, ela lançaria mentiras sobre 
o evangelho e mancharia o nome de Cristo e da igreja. Assim, o nome 
de Jesus Cristo seria manchado por um dos seus representantes, que ao 
final era um lobo entre os cordeiros (At 20.29) (Sanches, 2020, p. 54).

Ao fazer a profissão de fé, o foco não está apenas no indivíduo, mas em 
proteger Jesus e o evangelho, para que não sejam manchados por um 
falso discípulo. Ao final, esse é um dos propósitos da igreja: proteger a 
sã doutrina.  Ao não confirmar confissões de fé errôneas, a igreja está 
cumprindo com o seu papel como pilar e fundamento da verdade, sepa-
rando o que é falso do que é verdadeiro e assim deixando claro o que é e 
quem faz parte do evangelho. Além disso, protege a pessoa de enganar a 
si mesma, e deixa claro a ela que ainda não compreendeu o evangelho da 
maneira correta (Thielman, 2007, p. 484).

A profissão não é apenas uma tradição vazia, pelo contrário, ela cumpre 
com os propósitos da igreja ao ser uma ferramenta para que a igreja e o 
batismo tenham suas naturezas e propósitos cumpridos de forma correta 
e bíblica. A profissão de fé auxilia na confirmação de alguém como cida-
dão do céu e representante de Cristo, bem como protege o nome de Jesus 
e da igreja de falsas confissões, e tudo isso é feito a partir da autoridade da 
igreja quando está reunida.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

60

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A profissão de fé realizada pela igreja local reflete o seu próprio entendi-
mento do que é a igreja e de ser igreja, bem como sobre as ordenanças e 
os propósitos de ambos. Independentemente da forma, desde que bíblica, 
como esse momento é feito, demonstra como compreenderam o princípio 
bíblico por trás do costume e da tradição. Não se trata de uma forma vazia 
de sentido, mas de uma forma que demonstra como uma igreja saudável 
entende o seu papel no mundo e no Reino de Deus. Culver descreve como 
essas doutrinas e compreensões afetam as práticas na igreja:

[...] por que a doutrina da igreja tem uma importância crítica, se não 
central, na estrutura da teologia cristã. Quero dizer que é no corpo em-
pírico do crente (chame-o de organismo, organização ou instituição) 
que o cristianismo (e teologia) se torna manifesto em formas visíveis 
concretas. A visão que um grupo de cristãos que creem tem manifesto 
em formas visíveis concretas. A visão que um grupo de cristãos que 
creem tem acerca da natureza da igreja afetará poderosamente a 
maneira como suas formas se desenvolvem, isto é, a maneira como os 
cristãos se organizam, a forma como evangelizam, sua cooperação [...] 
(Culver, 2012, p. 1055).

Não apenas a prática por si mesma, mas a prática pela crença e a doutrina 
que ela carrega em si, ou seja, a visão sobre a igreja e o batismo afetará a 
forma como a profissão de fé será feita. Por isso, se faz necessário refletir 
nas definições bíblicas sobre igreja, batismo e profissão de fé.

A igreja é o ajuntamento de pessoas variadas e diferentes, mas todas 
regeneradas pelo sangue de Cristo, é uma família, o corpo dos salvos. Seu 
propósito está em mostrar a glória de Deus e o evangelho de forma visível, 
foi a maneira que Deus escolheu se manifestar através da sua igreja, e além 
disso, deixa de forma clara quem está dentro e quem está fora, quem faz 
parte da família da nova aliança e quem não o faz.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

61

Para fazer parte da nova aliança, é necessário morrer para o mundo e viver 
para Cristo, e ter fé em Cristo. Isso é representado pelo batismo, quando 
a fé se torna pública, além de ser um sinal de juramento. Entretanto, o 
batismo não é apenas uma ordem para o indivíduo que deseja se batizar, 
mas também para a igreja que confirma ou não a confissão de fé da pessoa. 
Assim, o batismo é a entrada para essa aliança de forma pública, quando 
a pessoa passa a se comprometer com Jesus e sua igreja, e representá-lo 
como embaixador do Reino na terra.

A profissão de fé é pautada nesses princípios bíblicos das realidades da 
igreja e do batismo, e fazê-la é refleti-los. Não é uma tradição ou prática 
vazia ou de pouco valor, pelo contrário, ao fazê-la, a igreja exerce sua auto-
ridade dada por Cristo, e cumpre parte dos propósitos da igreja e das orde-
nanças. Reflete o evangelho e o deixa visível às pessoas, e assim, glorifica a 
Deus.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

62

REFERÊNCIAS
ANGELIM, F. Teologia Bíblica Batista Reformada: uma introdução 
baseada na Confissão de Fé de 1689. 2. ed. Francisco Morato: 
Estandarte de Cristo, 2021.

BARTH, K., & CULLMANN, O. Batismo em diferentes visões. São 
Paulo: Cristã Novo Século, 2004.

BEASLEY-MURRAY, G. R. Batismo. In: COENEN, L.; BROWN, C. 
(orgs.). Dicionário internacional de teologia do Novo Testamento. 
São Paulo: Vida Nova, 2000. p. 181-188.

BLEDSOE, D. A. Igreja regenerada: uma eclesiologia bíblica, 
histórica e contemporânea. São José dos Campos: Fiel, 2022.

BOBBY, J. Batismo: a porta de entrada na membresia da igreja. São 
Paulo: Fiel, 2022.

BOYER, O. Batismo. In: BOYER, O. Pequena enciclopédia Bíblica. 2. 
ed. São Paulo: Vida, 2006.

CARVALHO, D. Batistas por convicção e missão: Eclesiologia sob o 
olhar discipular. Rio de Janeiro: Junta de Missões Nacionais, 2022.

COENEN, L. Igreja. In: COENEN, L.; BROWN, C. (orgs.). Dicionário 
internacional de teologia do Novo Testamento. São Paulo: Vida 
Nova, 2000. p. 984-999.

CULVER, R. D. Teologia sistemática: bíblica e histórica. São Paulo: 
Shedd, 2012.

DEVER, M. 9 Marcas de uma igreja saudável. São José dos Campos: 
Fiel, 2018.

DEVER, M. Igreja: O evangelho visível. São José dos Campos: Fiel, 
2018.

DEVER, M., ALEXANDER, P. How to build a healthy church: A 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

63

practical guide for deliberate leadership. Wheaton: Crossway, 2021.

DOUGLAS, J. D. Chave. In: DOUGLAS, J. D. O novo dicionário da 
Bíblia. 3. ed. São Paulo: Vida Nova, 2006. p. 228.

FÜRST, D. Confessar. In: COENEN, L.; BROWN, C. (Orgs). Dicionário 
internacional de teologia do Novo Testamento. São Paulo: Vida 
Nova, 2000. p. 385-388.

GILL, J. Batismo: Uma exposição bíblica e sistemática. Francisco 
Morato: Estandarte de Cristo, 2023.

GRUDEM, W. Teologia sistemática. 2. ed. São Paulo: Vida Nova, 
2022.

GUSSO, A. R. Gramática instrumental do grego. São Paulo: Vida 
Nova, 2010.

HANSEN, C., & LEEMAN, J. Igreja é essencial: redescobrindo a 
importância do corpo de Cristo. São José dos Campos: Fiel, 2021.

HÖRSTER, G. Teologia do Novo Testamento. 2. ed. Curitiba: 
Evangélica Esperança, 2022.

J. P. L. Assembleia. In: HARRIS, R. L.; ARCHER JR, G. L.; WALTKE, B. 
K. Dicionário internacional do Antigo Testamento. São paulo: Vida 
Nova, 1998. p. 1325-1327.

LADD, G. E. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2003.

LEEMAN, J. A Igreja e a surpreendente ofensa do amor de Deus: 
reintroduzindo as doutrinas sobre a membresia e a disciplina da 
Igreja. São José dos Campos: Fiel, 2016.

LEEMAN, J. Membresia na igreja: Como o mundo sabe quem 
representa Jesus. São Paulo: Vida Nova, 2016.

LEEMAN, J. One Assembly: Rethinking the Multisite and Multiservice 
Church Models. Wheaton: Crossway, 2020.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

64

LEEMAN, J. As chaves do reino: A natureza política da igreja como 
embaixada de Cristo. São Paulo: Vida Nova, 2021.

NORCOTT, J. Batismo: um tratado batista sobre o credobatismo. Rio 
de Janeiro: Pro Nobis, 2021.

O’BRIEN, P. T. Igreja. In: HAWTHORNE, G. F; MARTIN, R. P.; REID, 
D. G.; (Orgs.). Dicionário de Paulo e suas cartas. 2. ed. São Paulo: 
Edições Loyola, 2008. p. 654-664.

PEREIRA, J. R. Histórias dos batistas no brasil. Rio de Janeiro: 
JUERP, 2001.

ROARK, N.; CLINE, R. Teologia bíblica: como a igreja ensina o 
evangelho com fidelidade. São Paulo: Vida Nova, 2018.

SANCHES, J. O. Ortodoxia batista. 2. ed. Rio de Janeiro: Convicção, 
2020.

SCHREINER, T. R. Teologia de Paulo. São Paulo: Vida Nova, 2015.

SEVERA, Z. A. Manual de teologia sistemática. Curitiba: A. D. Santos, 
2014.

THIELMAN, F. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Shedd, 
2007.

YOUNGBLOOD, R. F.; BRUCE, F. F.; HARRISON, R. K. Regeneração. 
In: YOUNGBLOOD, Ronald Fred; BRUCE, F. F; HARRISON, R. K. 
Dicionário ilustrado da Bíblia. São Paulo: 2004. p. 1215-1216.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

O CULTO BATISTA: 
UMA PERSPECTIVA 
CIRCULAR/INTEGRADA
BAPTIST WORSHIP: A CIRCULAR/INTEGRATED PERSPECTIVE

EL CULTO BAUTISTA: UNA PERSPECTIVA CIRCULAR/INTEGRADA7



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

66

Gilcimar de Macêdo Negreiros1

RESUMO
O culto cristão acontece de forma particular ou coletiva, sendo a primeira 
aquela que acontece no íntimo de cada um, se mostrando menos para o 
exterior, enquanto a segunda acontece entre os cristãos e de maneira quase 
sempre pública. O presente artigo busca apresentar e analisar o culto coletivo 
em quatro aspectos: direção, músicas, oração e pregação, apresentando duas 
formas de organizar a dinâmica do culto (ordem do culto) – uma linear 
e não integrada, e outra circular e integrada – a partir da perspectiva da 
rotina executada na maioria das igrejas batistas ligadas à Convenção Batista 
Brasileira. 

Palavras-chave: Culto; Particular; Coletivo; Batista.

1 Bacharel em Ciência Política (UFPI), Bacharel em Sistemas de Informação (FACID), Pós-graduado 
em História do Cristianismo e do Pensamento Cristão (FABAT/Seminário do Sul), Bacharelando em 
Teologia (FABAT/Seminário do Sul). Email: gilcimar.de.2024.1@seminariodosul.com.br



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

67

INTRODUÇÃO
A adoração a Deus é o fim de todas as ações de um cristão nascido de 
novo. Desde as tarefas mais simples do seu dia a dia até aquelas que 
demandam elevado grau de concentração e erudição, só terão sentido no 
Reino de Deus se corresponderem ao que o Apóstolo Paulo declara em 
Romanos 11.36: “Porque dele e por ele, e para ele, são todas as coisas; 
glória, pois, a ele eternamente. Amém”. 

Esse pequeno texto busca apresentar e se aprofundar nas características 
fundamentais do culto coletivo, destacando a Direção, Músicas, Oração e 
Pregação, olhando para cada uma delas de uma outra forma, dando des-
taque para o papel do “dirigente”. Apresentarei duas formas de ordem do 
culto, comparando duas maneiras e se realizar o culto cristão nas Igrejas 
Batistas ligadas à Convenção Batista Brasileira (CBB).

Além disso, ele objetiva oferecer uma nova dinâmica na forma de dirigir 
o culto, favorecendo tanto a ação particular quanto a coletiva, presentes 
no culto.

1. O CULTO CRISTÃO
Essa adoração, a qual eu chamarei de culto particular,  acontece, na maio-
ria das vezes, a cada instante, no íntimo de cada pessoa, quando, sozinho 
com Deus, medita nas Suas palavras, O louva com hinos, quando ora 
em silêncio, quando resiste ao mal, quando busca forças para continuar, 
quando oferece o perdão a quem o ofendeu e implora por ser perdoado 
por Deus, quando glorifica a Deus por sua criação e por seus livramentos, 
quando aceita ser passado para trás ou oferece  o silêncio como resposta 
a uma ação afrontosa, e tantas outras pequenas e discretas formas perso-
nalíssimas que cada um desenvolve na sua relação com o seu Salvador.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

68

Esse culto silencioso e íntimo é mais difícil de ser percebido por quem 
está nos olhando de fora – mas não por quem vê o nosso interior (1 
Samuel 16.7). Por isso, ele não é menos importante, mas, pelo contrário, 
ele é a expressão exata da nossa devoção verdadeira e, certamente, é no 
nosso íntimo que Deus busca a verdadeira adoração: “Mas a hora vem, 
e agora é, em que os verdadeiros adoradores adorarão o Pai em espírito 
e em verdade; porque o Pai procura a tais que assim o adorem. Deus 
é Espírito, e importa que os que o adoram o adorem em espírito e em 
verdade.” (João 4.23-24).

Indo para o próximo ponto, devo acrescentar que uma coisa não exclui a 
outra, isto é, o culto particular sincero e verdadeiro não exclui ou elimina 
a importância do culto coletivo (também sincero e verdadeiro). 

1.1 O CULTO PARTICULAR
Essa adoração, a qual eu chamarei de culto particular,  acontece, na maio-
ria das vezes, a cada instante, no íntimo de cada pessoa, quando, sozinho 
com Deus, medita nas Suas palavras, O louva com hinos, quando ora 
em silêncio, quando resiste ao mal, quando busca forças para continuar, 
quando oferece o perdão a quem o ofendeu e implora por ser perdoado 
por Deus, quando glorifica a Deus por sua criação e por seus livramentos, 
quando aceita ser passado para trás ou oferece  o silêncio como resposta 
a uma ação afrontosa, e tantas outras pequenas e discretas formas perso-
nalíssimas que cada um desenvolve na sua relação com o seu Salvador.

Esse culto silencioso e íntimo é mais difícil de ser percebido por quem 
está nos olhando de fora – mas não por quem vê o nosso interior (1 
Samuel 16.7). Por isso, ele não é menos importante, mas, pelo contrário, 
ele é a expressão exata da nossa devoção verdadeira e, certamente, é no 
nosso íntimo que Deus busca a verdadeira adoração: “Mas a hora vem, 
e agora é, em que os verdadeiros adoradores adorarão o Pai em espírito 
e em verdade; porque o Pai procura a tais que assim o adorem. Deus 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

69

é Espírito, e importa que os que o adoram o adorem em espírito e em 
verdade.” (João 4.23-24).

Indo para o próximo ponto, devo acrescentar que uma coisa não exclui a 
outra, isto é, o culto particular sincero e verdadeiro não exclui ou elimina 
a importância do culto coletivo (também sincero e verdadeiro). 

1.2 O CULTO COLETIVO
Algumas poucas vezes, o culto a Deus se dá de maneira coletiva e exte-
rior, acontecendo junto com os demais filhos do amor e graça de Deus, 
chamados para a Sua Igreja. Por ser exterior e coletiva, pode parecer 
que essa forma de cultuar ao Senhor acontece mais do que a realizada 
de maneira pessoal e interior (culto particular), no entanto, isso é uma 
compreensão limitada do que é cultuar a Deus. A esse outro tipo de culto, 
chamarei de culto coletivo. Tanto a primeira quanto a segunda maneira 
de cultuar a Deus são necessárias para uma vida saudável, tendo cada 
uma o seu papel e importância na nossa relação com Deus e na Igreja.

Penso que alguém que não realiza o seu culto particular e verdadeiro 
para Deus terá alguns problemas em fazê-lo coletivamente, de maneira 
verdadeira. Por outro lado, um culto coletivo verdadeiro poderá ajudá-lo 
na sua devoção particular, e o fortalecerá quando estiver sozinho. É disso 
que o Apóstolo Paulo fala quando afirma: “Bendito seja o Deus e Pai de 
nosso Senhor Jesus Cristo, o Pai das misericórdias e o Deus de toda a 
consolação; que nos consola em toda a nossa tribulação, para que tam-
bém possamos consolar os que estiverem em alguma tribulação, com a 
consolação com que nós mesmos somos consolados por Deus.” (2 Corín-
tios 1.3-4).

Além disso, o mesmo Apóstolo fala sobre como se daria o culto coletivo 
quando diz: “Que fareis pois, irmãos? Quando vos ajuntais, cada um de 
vós tem salmo, tem doutrina, tem revelação, tem língua, tem interpreta-
ção. Faça-se tudo para edificação.” (1 Co 14.26). 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

70

Isso nos leva a crer que já nos primeiros anos da Igreja, alguma forma 
do culto cristão coletivo já era bem conhecida e se disseminou nos mais 
distantes locais. Certamente, havia o culto realizado sob o Templo e 
sob as sinagogas, que, deveria seguir uma dinâmica e liturgia diferentes 
daqueles realizados nas casas – em especial pelos constantes embates 
entre os cristãos e judeus –, e que deve ter ocorrido especialmente dentre 
os “judeus da Terra”, até que fossem definitivamente espalhados pela 
guerra, no ano 70 d.C., quando o general Tito destruiu o Templo judeu 
em Jerusalém (Pessoa e Miranda, 201?, p.146).

1.3 O CULTO NA DECLARAÇÃO 
DOUTRINÁRIA DA CBB
A Convenção Batista Brasileira, na sua série denominada Documentos 
Batistas, apresenta os temas “Culto e Adoração” de maneira conjun-
ta – como deve ser – pois não há culto se não houver adoração, e toda 
adoração acontece no ambiente de um culto – seja no particular ou em 
público. No entanto, há uma distinção que deve ser observada quanto 
ao culto particular e coletivo. Esse momento de adoração coletiva (na 
Igreja) é aquilo que o pastor Leandro B. Peixoto (SIB Goiânia), denomina 
de “adoração corporativa”, esclarecendo que: “O fato é que a adoração 
corporativa não é simplesmente fazer juntos coisas relacionadas ou 
com conotação de adoração como uma igreja. ADORAÇÃO É FAZER 
AS COISAS QUE DEUS DESEJA QUE FAÇAMOS QUANDO ESTIVER-
MOS REUNIDOS COMO IGREJA.” (Culto de uma Igreja Bíblica, msg. 12, 
2021). Então, entendemos que a “adoração corporativa” acontece em um 
ambiente de adoração, feito pela igreja, e de uma forma ordenada e sem 
“improviso” (Peixoto, 2021). Ele define assim o termo “adoração corpora-
tiva”: “É o ato de uma congregação de louvar a Deus juntos por meio das 
formas e elementos ordenados e exemplificados nas Escrituras”, e lista 
várias coisas que os cristãos realizavam ainda no início da expansão do 
Evangelho:



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

71

•	 	Lendo as Escrituras publicamente (1 Tm 4.13; Cl 4.15-16); 

•	 	Ouvindo pregação e ensino (At 2.42; 1 Tm 4.13); 

•	 	Compartilhando a ceia do Senhor e celebrando o batismo (At 
2.42; 1 Co 11);

•	 	Encorajando uns aos outros e louvando a Deus com canções (Ef 
5.19; Hb 10.25); 

•	 	Orando juntos (At 2.42); 

•	 	Confessando publicamente a fé juntos (1 Tm 6.12); 

•	 	Fazendo eleições (At 1.23-26; 6.5-6); 

•	 	Aplicando disciplina eclesiástica (Mt 18.17-20; 1Co 5); 

•	 	Ofertando financeiramente (Rm 15.16; 1 Co 16.1-2); 

•	 	Lendo cartas de recomendação (At 18.27; 2 Co 3.1); 

•	 	Fazendo avisos e dando saudações (Rm 15.23–16.27); 

•	 	Separando e comissionando missionários (At 13.1-3); 

•	 	Consagrando oficiais ao ministério (At 14.23); 

•	 	Ouvindo testemunhos missionários (At 14.27).

Ao observar a lista apresentada, fica claro como o culto cristão pode ser 
diversificado e multifacetado. Certamente, muito do que se vê nessa lista 
é realizado semanalmente nas mais diversas igrejas, com uma ou outra 
alteração, e cada atividade merece um estudo detalhado e pormenoriza-
do para sua melhor fixação. No entanto, o presente estudo não se ocu-
pará de todos esses temas, buscando pensar o culto batista baseado em 
quatro momentos, os quais serão melhor explanados, a saber: Direção, 
Música (Cânticos Espirituais), Oração E Pregação.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

72

2. A ORDEM DO CULTO: LINEAR-
NÃO INTEGRADA E CIRCULAR-
INTEGRADA
A escolha desses quatro temas se dá em função da necessidade de escla-
recer o processo interno de organização do programa do culto elaborado 
pela Comissão de Planejamento dos Cultos, iniciando um processo de 
sistematização do culto e estruturando o chamado culto batista, apre-
sentando-o não mais com um formato linear, sequencial e não integrado, 
mas, ao invés, como círculos de múltiplas interações, socialmente e espi-
ritualmente ordenadas e programaticamente interligadas.

Essa distinção apresenta duas maneiras de organizar o culto (ordem do 
culto), sendo uma com um formato linear-não integrado e a outra no 
formato circular-integrada, como será apresentado a seguir.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

73

Observando as duas ilustrações de como a ordem do culto pode ser 
construída – a isso chamaremos de liturgia ou serviço religioso – perce-
be-se que o compartilhamento de informações prévias, que possibilita 
a interação circular, não está totalmente presente no primeiro modelo. 
Mesmo que cada momento do culto esteja bem planejado e que cada um 
tenha ciência das suas atribuições e tarefas, por não haver um planeja-
mento conjunto, a partir da DIREÇÃO, bem como a troca de informações 
que guiarão o serviço religioso em cada momento, torna a liturgia que-
brada, distante e dessincronizada. Pode haver sobreposição de informa-
ções, omissões e choques, afetando ordem do culto, podendo também 
interferir na ordem no culto.

A imagem da construção do Tabernáculo por Moisés (Ex 25.1-40) ou da 
Igreja como um “corpo, bem ajustado” (Efésios 4.1-16), reforça a certeza 
de que a comunicação e a orientação litúrgica são fundamentais para 
que o culto cumpra os seus propósitos, tanto no sentido particular de 
cada cristão (adoração particular), como no sentido de uma ação coletiva 
da igreja (adoração corporativa).

Portanto, a principal diferença entre os dois modos de ordem do culto 
estão no fato de que, no modelo linear/não integrado, a informação a 
respeito de todos os momentos do culto está somente com aqueles que 
serão os protagonistas dessas ações, ficando, às vezes, vazia a respeito de 
quem e o quê será realizado. Já no modelo circular/integrado, não só é 
conhecido quem fará alguma coisa durante o culto, como, previamente, 
essa pessoa informou a todos o que será feito. Da mesma forma, os de-
mais compartilham as mesmas informações a respeito do quem e do quê 
com todos os que participarão ativamente do culto.

Apresento uma situação absurda como exemplo para reforçar a limitação 
do modelo linear/lógico: antes de ser publicado o Boletim Informativo 
com a Ordem do Culto, quem o fez se comunica com algumas pessoas 
que farão participações no culto, como: direção, músicas e pregação, 
exceto com quem vai fazer as orações, que, geralmente, não é informado 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

74

previamente. A partir dessa primeira comunicação, cada um seguirá um 
caminho particular na maneira como  se preparará para o seu momento 
no culto. Nesse modelo, os “QUEM” só serão conhecidos mutuamente 
no momento do culto. Da mesma forma, os “O QUÊ” só serão revelados 
quando forem realizados durante o culto. Por isso, o risco de o dirigente 
não saber o que virá em seguida é muito grande. Por outro lado, a falta 
de comunicação impossibilita uma sincronização do corpo, (que deveria 
ser) bem ajustado no momento do culto, havendo o risco de não haver 
relação entre o que o(a) dirigente fala, e como as músicas que serão 
cantadas, que não se relacionarão com a mensagem que será pregada. 
Nessa “Babel”, quem faz as orações tenta se encaixar, por meio de impro-
visos ou, até mesmo, repetindo frases já conhecidas ou orações inteiras já 
proferidas.

No modelo circular/integrado, esse cenário catastrófico jamais será 
permitido, pois, a despeito de ser mais trabalhoso, o resultado final (ado-
ração e louvor) se torna mais próximo , considerando o aspecto humano 
de organização e zelo pela liturgia do culto. Isso se torna possível devido 
à comunicação prévia entre todos aqueles que participarão do culto, 
dando oportunidade para que as interações sociais e espirituais entre 
aqueles que estarão à frente, executando a ordem do culto, se tornem  o 
próprio culto por antecipação. Mais uma vez, é preciso lembrar de como 
o Tabernáculo foi feito e como a ordem de Deus para Moisés, a respeito 
de como a sua construção deveria ser planejada e preparada, nos inspira 
a construirmos um ambiente no qual Deus possa estar, a saber: dentro e 
no meio de nós.

Portanto, atingir a excelência no culto coletivo se tornará mais factível por 
meio do modelo circular/integrado, por haver interação e comunicação 
prévias entre todos que estarão guiando a igreja no momento do culto 
de louvor e adoração, sendo todos, antecipadamente, informados, orien-
tados e preparados a fim de entenderem quais serão as suas responsa-
bilidades no ato do culto. Para tanto, cada pessoa envolvida deverá ser 
dirigida para se preparar, estudando, orando e meditando em todos os 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

75

aspectos do culto, a fim de santificar sua vida e, estando com espírito de 
adorador, encontrar-se habilitado e apto para o momento do culto. 

A partir de agora, vamos nos deter sobre os quatro pontos fundamentais 
do modelo de culto circular/integrado.

2.1 DIREÇÃO
O que faz o dirigente do culto? A resposta mais óbvia é: “ele dirige o culto”. 
Daí, vem a segunda pergunta: O que significa dirigir o culto?  A resposta 
a essa pergunta nos levará um pouco mais longe do que geralmente se 
entende por dirigir um culto numa igreja batista.

Antes de tudo, vejamos o que NÃO É dirigir um culto.  Dirigir um culto 
não é:

•	 Um conjunto de ações mecânicas e lógicas, mesmo que bem 
claras e organizadas;

•	 Ser mestre de cerimônia, cheio de pompa e glamour;

•	 Somente ler uma sequência de ações que são realizadas durante o 
culto;

•	 Simplesmente anunciar os nomes dos participantes na ordem 
certa e as ações que executarão durante o culto, sem entender ou 
criar um nexo entre elas;

•	 Falar coisas a respeito das quais não tem conhecimento ou nas 
quais não acredita.

Com isso posto, dirigir um culto deve ser entendido como uma tarefa 
que se inicia no momento do convite para a direção e termina no último 
amém, após o culto. Ela não acontece apenas no momento do culto. 
Dirigir é conduzir, orientar, guiar, levar, e ordenar, aquele grupo de pes-
soas reunidas nas ações de louvor e adoração, por um tempo limitado. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

76

Portanto, daquele(a) que dirigirá o culto é esperado:

•	 Que aceite a tarefa com bom ânimo e fé (Josué 1.6-9 e Romanos 
14.23).

•	 Que tome ciência, antecipadamente, de toda a programação que 
se dará durante o culto;

•	 Que se comunique antecipadamente com cada um que fará parte 
do culto; se inteirando dos detalhes da sua participação, estudan-
do o tema e orando por e com aquela(s) pessoa(s);

•	 Que revise e leia as referências bíblicas apontadas no programa 
do culto, meditando e orando sobre elas, buscando excelência na 
sua condução;

•	 Quando possível, realizar a memorização de toda a Ordem do 
Culto, evitando improvisos;

•	 Em espírito de oração, clamar pela direção de Deus a fim de que 
seja inspirado em ações e palavras;

•	 Que esteja atento, desde o início do culto, às situações adversas e 
incomuns, que possam tirar a atenção dos presentes ou desviar o 
foco da adoração a Deus;

•	 Que aja como um guia, um instrutor, um condutor do povo de 
Deus desde a entrada no templo até a saída;

•	 Que se porte com a elegância e formalidade necessárias para o 
ambiente e para a condução do culto, no vestir, portar-se e falar;

•	 Que esteja apto para lidar com situações de emergência, tanto 
humanas (ex.: quedas de crianças, problemas de saúde) quanto 
espirituais (ex.: possessão, ataques histéricos, crises de choro ou 
ansiedade, etc.);



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

77

•	 Que dirija o culto antes de o culto começar na Igreja, favorecendo 
a comunicação entre todos aqueles que farão parte da programa-
ção.

2. MÚSICA (CÂNTICOS ESPIRITUAIS)
Nos últimos anos, o ato de cantar na igreja foi confundido com o ato de 
adorar. Há casos de cantores que, antes de iniciar sua participação, se 
apresentam dessa forma: “Hoje não irei cantar, mas irei louvar o louvor 
com o título ‘Deus é maravilhoso’”.Por mais estranho que soe ao ouvido 
(!), tais músicos desafinaram ao não entender mais a distinção entre 
cantar e louvar. Portanto, antes de tudo, precisa ser esclarecida essa 
diferença entre cantar e louvar: Cantar significa cantar.   Louvar significa 
glorificar, exaltar, elogiar, enaltecer, engrandecer, honrar a Deus, por meio 
de pensamentos, ações e palavras, inclusive musicadas (podendo até ser 
cantadas).

Portanto, nem toda música é um louvor, e nem todo louvor é realizado 
cantando. Ofertar é uma forma de louvar a Deus. Pregar é outra. Orar é 
outra. Perdoar é outra. Sofrer perseguição por causa de Cristo é outra 
forma de louvar a Deus.

Entretanto, cantar é, certamente, uma das formas mais agradáveis de 
louvar a Deus. A música esteve na formação do mundo, no Antigo Tes-
tamento, desde o estabelecimento da Igreja, e nos primórdios do culto 
cristão e estará até o final (Apocalipse 14.3).

No que diz respeito ao culto batista, daqueles que são responsáveis pelo 
momento de louvor com cânticos espirituais, é esperado:

•	 Que aceite a tarefa com bom ânimo e fé (Josué 1.6-9 e Romanos 
14.23);

•	 Que tome ciência, antecipadamente, de toda a programação que 
se dará durante o culto;



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

78

•	 Que participe dos ensaios prévios;

•	 Que saiba as músicas de cor, quando possível;

•	 Que o planejamento musical esteja em sintonia com o contexto 
do culto, especialmente com a mensagem que será pregada;

•	 Que esteja apto para conduzir a igreja no momento de cânticos 
congregacionais, levando-a a louvar a Deus de maneira espiritual;

•	 Que se coloque sob a direção de quem foi designado para dirigir o 
culto;

•	 Que se porte com a elegância e formalidade necessárias para o 
ambiente e para a condução do culto, no vestir, portar-se e falar;

•	 Que entenda o conceito e a necessidade de submissão da arte ao 
senhorio de Cristo (2 Coríntios 10.5);

•	 Que cante para Deus, servindo a igreja.

2.3 ORAÇÃO
Certamente, esse é o mais inusitado elemento dos quatro que estão sen-
do analisados aqui. Há diversas perguntas que podem ser feitas, contudo, 
a importância da oração no culto é tão óbvia que, na verdade, muitos de-
vem estar fazendo a seguinte pergunta agora: “Como nunca pensei sobre 
isso antes?” É verdade que a oração é essencial no culto e, sem ela, tanto 
quanto os cânticos e a pregação, fica parecendo um culto incompleto. 
No entanto, com uma frequência muito maior do que 99% das vezes, a 
pessoa que é convidada para orar o faz sem ser avisada previamente, de 
improviso e sem ter feito uma preparação anterior. Nesse ponto, alguém 
pode perguntar: “Avisado previamente apenas para orar? Se preparar 
antecipadamente para fazer uma oração?”  Se você está se perguntando 
assim, então essa mensagem foi feita para você. Se não, vejamos.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

79

Você é convidado para ser o orador da sua turma na conclusão do seu 
curso. Você é escolhido para falar em nome de seus colegas de trabalho 
com o seu patrão. Você recebe a oportunidade de falar com o vereador 
que representa o seu bairro em nome de toda a comunidade. O que você 
faz? Sim, você se prepara para falar com essas pessoas, pois naquele 
momento, suas palavras representarão a vontade de todos aqueles que 
confiaram a você tal tarefa. Português correto? OK! Roteiro de fala? 
OK! Se ele disser isso ou aquilo? OK! Tudo pronto, ensaiado e revisado, 
para não haver o menor risco das suas palavras não correspondam aos 
anseios daqueles que você representa e, muito menos, de você falar algo 
que será ignorado. Entendeu por que aquele que faz uma oração na 
igreja, durante oculto, deve fazê-lo com uma preparação meticulosa an-
tecipada? Você não perderia a oportunidade que lhe foi confiada falando 
besteira ou dizendo coisas vãs, afinal, você é portador da voz de todos e a 
todos representa naquele ato.

Se isso está claro para você, então vamos ver o que se espera daquele que 
será o responsável por fazer a oração no culto:

•	 Que aceite a tarefa com bom ânimo e fé (Josué 1.6-9 e Romanos 
14.23);

•	 Que tome ciência, antecipadamente, de toda a programação que 
se dará durante o culto;

•	 Que se coloque sob a direção de quem foi designado para dirigir o 
culto;

•	 Que medite antecipadamente a respeito do que poderá dizer em 
nome da igreja e  como Deus receberá estas palavras;

•	 Que ore antes a fim de fazer a oração certa;

•	 Que diga apenas aquilo em que acredita, com a convicção de 
quem morreria pelo que está dizendo ali;



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

80

•	 Que esteja sob a direção do Espírito Santo, que “nos ajuda em 
nossa fraqueza, pois não sabemos como orar”. (Romanos 8.26-27);

•	 Que se porte com a elegância e formalidade necessárias para o 
ambiente e para a condução do culto, no vestir, portar-se e falar;

•	 Que esteja apto para representar a igreja diante de Deus;

•	 Que esteja preparado para ver o resultado da sua oração.

2.4 PREGAÇÃO
A mensagem pregada é considerada a parte mais importante do culto; 
afinal, nesse momento, todos terão a oportunidade de serem abençoados 
com a Palavra de Cristo. E isso é verdade, pois, até o momento da prega-
ção, todos os presentes ou esperam ansiosamente pelo que haverá de 
ser dito ou, em alguns casos, é o momento mais tenso, pois pode ser que 
alguém não queira ouvir o que vai ser falado. Alguns podem não usar a 
expressão mais importante, o que também acho justo, afinal, tudo, no cul-
to, é de extrema importância. De qualquer forma, na maioria dos casos, a 
pregação encerra o culto, trazendo graça, esperança, salvação e cura. Por 
isso, exige-se uma postura da parte de quem vai pregar, condizente com a 
importância da Palavra da qual ele é portador.

•	 Quanto à ordem do culto, é esperado de quem vai pregar:

•	 Que aceite a tarefa com bom ânimo e fé (Josué 1.6-9 e Romanos 
14.23);

•	 Que tome ciência, antecipadamente, de toda a programação que 
se dará durante o culto;

•	 Que se coloque sob a direção de quem foi designado para dirigir o 
culto;



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

81

•	 Que esteja sob a direção do Espírito Santo, em favor de si mesmo 
e da igreja;

•	 Que se prepare com antecedência (uma vez que tenha sido avi-
sado com previamente), compartilhando o tema da sua pregação 
com a direção do culto, de forma que todos possam estar em 
sincronia com a mensagem da noite;

•	 Que se porte com a elegância e formalidade necessárias para o 
ambiente e para a condução do culto, no vestir, portar-se e falar;

•	 Que acredite no que vai pregar;

•	 Que esteja disposto a morrer pelas palavras que irá pregar.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A Igreja se reúne, desde o princípio, sob a graça de Cristo e na direção 
do Espírito Santo, com o fim de adorar e louvar a Deus de várias formas 
e usando vários recursos. O zelo com a forma e conteúdo do culto, por 
parte daqueles que conduzem os servos de Deus, jamais poderá sofrer 
dissolução de continuidade. Por isso, dirigir, cantar, orar e pregar devem 
ser entendidos como elementos essencialmente interligados e interde-
pendentes, a fim de tornar o culto cristão um ato de louvor e adoração 
real, sempre elevado à máxima potência e realizado com excelência, e 
não com improvisos e arranjos mal colocados.

Nesse particular, preciso deixar claro (para que não gere dúvidas e distor-
ções do meu pensamento) que jamais, a forma deverá suplantar o con-
teúdo, pois, como sabemos, Deus vê o “coração” e não o exterior. Porém, 
nenhum ser humano aceita uma festa em sua homenagem, como um 
aniversário, um casamento etc., feita com restos, com coisas inferiores ou 
feitas de improviso – tendo a possibilidade de fazê-la da melhor forma 
possível. Imagine uma noiva chegar no dia do seu casamento e saber que 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

82

nada foi preparado como ela um dia sonhou? Bem, pensando dessa for-
ma, se e possível fazer o melhor para Deus, por que fazer o pior? Se é pos-
sível usar as nossas melhores roupas, instrumentos, equipamentos, locais 
e um planejamento elaborado, a fim de louvar e adorar a Deus, por que 
fazer a pior forma possível, de improviso, com os piores equipamentos e 
materiais? Por que a opção pela bermuda e pelo chinelo, podendo ir de 
“pano passado”? Não estou falando de uma época de guerra ou catástrofe 
ou de uma condição financeira limitada, onde tudo é escasso e de difícil 
aquisição, no entanto, até a pessoa mais pobre da Terra sempre terá a sua 
“melhor” roupa. Não ignoro a oferta da viúva pobre em contraste com os 
que ofertavam do que sobrava (Marcos 12.41-44). Mas não posso fechar 
os olhos para quem, podendo fazer o melhor, porém, tendo sido domina-
do por um espírito de pobreza e miserabilidade, oferece as migalhas ao 
Senhor. Então, sim, o conteúdo sempre será superior à forma, porém, em 
épocas normais, tanto o conteúdo quanto a forma tornam-se essenciais 
para um culto verdadeiro, e é disso que Paulo fala em 1 Tessalonicenses 
5.23: “E o mesmo Deus de paz vos santifique em tudo; e todo o vosso 
espírito, e alma, e corpo, sejam plenamente conservados irrepreensíveis 
para a vinda de nosso Senhor Jesus Cristo.”

Entender a ordem do culto como uma sequência de momentos circu-
lares interligados e compartilhados, nos quais a comunicação ocorre 
entre todos os participantes, a partir da própria Direção, ao invés de uma 
sequência linear e não integrada - na qual os elementos do culto não se 
comunicam - faz do culto uma coleção de momentos agradáveis e cola-
borativos, visando a glória de Deus.

Começar a dirigir o culto antes que o mesmo comece formalmente é o 
primeiro passo para o culto acontecer de fato. 

A comunicação entre todos os responsáveis por todos os momentos cria 
uma unidade do culto, que passa a existir como um único corpo espiritu-
al (Igreja). 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

83

Preparar-se espiritual e intelectualmente para guiar os cristãos nos 
momentos de louvor e adoração é o que se espera de quem vai dirigir o 
culto, pois isso criará um ambiente orientado para um mesmo propósito, 
permitindo criar experiências genuínas durante o culto a Deus nas esfe-
ras espiritual e emocional, e não de uma maneira racional e psicológica, 
cujo foco são as relações sociais e culturais.

Por fim, é preciso dizer que a clareza de qualquer programa ou ordem 
de culto se tornará desprezível e insignificante diante do querer e agir 
soberano de Deus. E isso não quer dizer que as coisas mal planejadas ou 
nem mesmo pensadas a respeito do culto (e que não dão certo ou são 
mal executadas) deverão ser atribuídas a Deus, como se o Senhor fosse 
responsável pela nossa desorganização e falta de zelo. Isso quer dizer 
que, mesmo tudo estando devidamente planejado, programado e ajusta-
do, a soberania de Deus se sobrepõe ao nosso querer, quando nada será 
feito como desejávamos, mas tudo acontece como o Senhor desejou. O 
Apóstolo Paulo tem muito a nos ensinar sobre essas coisas:

Nada façais por contenda ou por vanglória, mas com humildade cada 
um considere os outros superiores a si mesmo; não olhe cada um 
somente para o que é seu, mas cada qual também para o que é dos ou-
tros. (...) De sorte que, meus amados, do modo como sempre obedeces-
tes, não como na minha presença somente, mas muito mais agora na 
minha ausência, efetuai a vossa salvação com temor e tremor; porque 
Deus é o que opera em vós tanto o querer como o efetuar, segundo a 
sua boa vontade. Fazei todas as coisas sem murmurações nem con-
tendas; para que vos torneis irrepreensíveis e sinceros, filhos de Deus 
imaculados no meio de uma geração corrupta e perversa, entre a qual 
resplandeceis como luminares no mundo, retendo a palavra da vida; 
para que no dia de Cristo eu tenha motivo de gloriar-me de que não foi 
em vão que corri nem em vão que trabalhei. (Filipenses 2.3,4 e 12-16)



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

84

REFERÊNCIAS
BÍBLIA. Bíblia Sagrada: versão Almeida Corrigida Fiel. Tradução de 
João Ferreira de Almeida. São Paulo: Sociedade Bíblica Trinitariana 
do Brasil, 2020. 1536 p.

CONVENÇÃO BATISTA BRASILEIRA. Declaração Doutrinária. 
Disponível em: https://convencaobatista.com.br/site/pagina.
php?MEN_ID= 22 . Acesso em: 05 mar. 2024.

PEIXOTO, Pr. Leandro B.O. Culto de uma igreja bíblica: para quê 
e como deve ser o culto da igreja local? Segunda Igreja Batista em 
Goiânia, 28 nov.  2021. Disponível em: www.sibgoiania.org. Acesso 
em: 05 mar. 2024.

PESSOA, Felinto; MIRANDA, Valtair Afonso. História do 
Cristianismo I (Livro-texto). Rio de Janeiro: FABAT.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

AS CRÔNICAS DE NÁRNIA 
COMO ILUSTRAÇÃO 
DIDÁTICA DA CRISTOLOGIA
THE CHRONICLES OF NARNIA AS A DIDACTIC ILLUSTRATION OF THE 
CHRISTOLOGY

THE CHRONICLES OF NARNIA AS A DIDACTIC ILLUSTRATION OF 
CHRISTOLOGY



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

86

Natan Reichelt Scaff1

RESUMO
O presente artigo busca explorar além da Teologia Sistemática tradicional, 
realizando uma leitura paralela da Cristologia com os renomados livros As 
Crônicas de Nárnia, de C. S. Lewis. Por meio da integração entre a leitura 
de teólogos sistemáticos e as histórias de Lewis, este estudo pretende 
identificar como pode ser utilizada a figura de Aslam como ilustração para 
o ensino da Cristologia. Para tanto, considerando a similaridade entre as 
figuras, foi observado o processo de criação do personagem Aslam, os 
elementos primordiais da Cristologia e uma proposta de vinculação entre 
ambos, ampliando o alcance didático para todas as idades, devido à ampla 
repercussão mundial das sete obras de Lewis.

Palavras-chave: Aslam. Bíblia. C. S. Lewis. Jesus. Teologia Sistemática.

INTRODUÇÃO
A Cristologia, ramo da teologia que se dedica ao estudo da pessoa e obra 
de Cristo, ocupa um lugar central na fé cristã, uma vez que é por meio de 
Jesus que os cristãos têm acesso à revelação mais completa de Deus. A 
teologia sistemática, com suas diversas abordagens e conceitos, oferece 
as ferramentas necessárias para entender a pessoa de Jesus em sua 
totalidade, considerando tanto sua natureza divina quanto humana. A 
encarnação de Cristo, sua vida, morte e ressurreição são elementos es-
senciais para a compreensão de como Deus se revela e se relaciona com 
a humanidade.

1	 Estudante do Bacharelado em Teologia pelas Faculdades Batista do Paraná. E-mail: natanscaff@
gmail.com



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

87

Dentro deste contexto, o uso de ilustrações e metáforas no ensino 
teológico se torna uma ferramenta poderosa para tornar os conceitos 
cristológicos mais acessíveis. As obras de C. S. Lewis, especialmente As 
Crônicas de Nárnia, oferecem uma rica fonte de alegorias que, embora 
não apresentem uma representação direta de Jesus, podem funcionar 
como ilustrações valiosas de aspectos centrais da teologia cristã, como a 
redenção, o sacrifício e a vitória sobre a morte. A figura de Aslam, o leão, 
destaca-se como uma metáfora que auxilia a compreensão da natureza 
sacrificial de Cristo e a forma como sua morte trouxe vida e restauração 
ao mundo. 

Considerando as simbologias e referências teológicas e bíblicas presen-
tes nas obras de C. S. Lewis, As Crônicas de Nárnia, este artigo busca 
investigar como se pode utilizar a figura de Aslam como uma ilustração 
no ensino da Cristologia, especialmente da doutrina da encarnação, 
oferecendo uma maneira didática de abordar essas verdades teológicas 
complexas. Assim, considerando a semelhança entre as figuras, analisou-
-se o processo de criação do personagem Aslam, os principais elementos 
da Cristologia e uma proposta de ligação entre ambos, com o intuito de 
ampliar o alcance didático para todas as idades, aproveitando a ampla 
repercussão mundial das sete obras de Lewis. Para alcançar esse objetivo, 
foi utilizado o método hipotético-dedutivo, embasado em autores como 
Lewis, McGrath e Grudem.

1 AS CRÔNICAS DE NÁRNIA E 
SUA INSPIRAÇÃO
Clive Staples Lewis, ou C. S. Lewis, como é normalmente chamado e 
citado, é um nome muito conhecido, aclamado e estudado em várias 
áreas. McGrath citou em sua biografia de Lewis que: “Como observou 
certa vez seu amigo de longa data, Owen Barfield (1898-1997), houve re-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

88

almente três C. S. Lewis.” (McGrath, 2013, não paginado): o famoso autor 
de romances, o escritor e apologista cristão, e o notável professor e crítico 
literário de Oxford, este aspecto sendo o mais conhecido dentre os três, 
mesmo ele sendo o primeiro titular da cadeira de Literatura Medieval e 
Renascentista da Universidade de Cambridge. Com todo esse conheci-
mento e renome, é de se esperar que, mesmo 60 anos após a sua morte, 
ele ainda seja uma grande referência nessas três áreas citadas acima. 
Porém, Lewis nunca trabalhou com essa separação, pois seus trabalhos 
sempre foram uma fusão de todos os seus conhecimentos e habilidades, 
embora devidamente direcionados para o público que ele gostaria de 
alcançar, mostrando grande flexibilidade em sua escrita.

Em uma dessas junções, após vir à sua mente a imagem de uma criatura 
mágica andando por uma floresta, Lewis deu a primeira forma do que é 
hoje considerado um dos maiores livros de leitura infantojuvenil já lan-
çados, As Crônicas de Nárnia. As obras, ou, como chama o autor, contos 
de fadas, contam de maneira lúdica a criação e o fim do mundo, a cruci-
ficação de Cristo e mostram elementos importantes que devem compor 
a fé e a ética cristã. Como o próprio autor fala em seu ensaio: “Por vezes, 
os contos de fadas podem dizer melhor o que deve ser dito”, a ideia inicial 
ao escrever as obras de Nárnia não era contar as verdades cristãs básicas 
por meio de “alegorias”; na verdade, tudo começou com ideias sobre o 
ambiente e sobre esse mundo mítico. “No começo, não havia nada de 
Cristão sobre eles; esses elementos apareceram por vontade própria. 
Fazia parte da ebulição” (Lewis, 2018, p. 92). Foi por meio dessa “Forma”, 
como ele chama, que percebeu que os contos de fadas eram a forma 
ideal para dizer aquilo que queria dizer.

No mesmo ensaio, Lewis também explica como o conto de fadas, o 
fantástico e o mítico presentes nela, é algo atraente para todas as faixas 
etárias se usada de maneira correta pelo autor, promovendo novas 
maneiras de apresentar conceitos e experiências, mas de maneira mais 
direta e que promova um enriquecimento da vida, ao invés de apenas 
comentários. McGrath complementa esta fala de Lewis, mostrando que 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

89

ele cria que “o imaginativo deve ser visto como um uso legítimo e positivo 
da imaginação humana, desafiando os limites da razão e abrindo a porta 
para uma apreensão mais profunda da realidade.” (McGrath, 2013, não 
paginado) Apesar de Lewis encerrar o ensaio falando que esta é a teoria 
e que não está falando sobre a sua experiência, ao analisar o público 
atingido pelas obras de Lewis, principalmente os sete romances de “As 
Crônicas de Nárnia” e como estas foram impactadas por suas histórias, 
percebemos que elas seguem sua teoria, atingindo várias faixas etárias, 
mas de maneiras diferentes e propondo discussões diferentes, indo da 
escrita em seu âmbito literário e mágico, à Teologia e as suas mensagens 
mais profundas além das terras de Nárnia. 

1.1 A ESCRITA, LANÇAMENTO E 
ADAPTAÇÕES DAS OBRAS
Sem filhos e praticamente sem contato com outras crianças, a ideia de 
Lewis de escrever para o público infantil causou estranheza àqueles ao 
seu redor, especialmente considerando o contexto da época: a Segunda 
Guerra Mundial. Apesar desse pano de fundo e das dificuldades em sua 
vida, graças às constantes imagens que vinham em sua cabeça compon-
do este conto de fadas, a escrita delas ocorreu, em sua maioria, de forma 
tranquila. Lewis começou a sua escrita com uma imagem mental de um 
fauno, num bosque nevado levando um pacote (Duriez, 2018, p. 198). A 
partir desta imagem inicial, cinco das sete obras foram escritas em me-
nos de três anos, entre 1948 e 1951. Lançado em 1950, o primeiro livro, “O 
Leão, a Feiticeira e o Guarda-Roupa”, foi originalmente publicado como 
uma obra independente (e ainda pode ser lido assim). 

A partir dessa obra, surgiram outras histórias: “Príncipe Caspian”, “O 
Cavalo e seu Menino”, “A Viagem do Peregrino da Alvorada” e “A Cadeira 
de Prata”. As outras duas obras, “O Sobrinho do Mago” e “A Última Bata-
lha”, que são, respectivamente, o primeiro e o último livro da série, foram 
as últimas a ficarem prontas. O primeiro foi o mais difícil para Lewis, pois, 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

90

apesar de ter começado a escrevê-lo em 1948, logo após a conclusão do 
primeiro livro, a obra só foi finalizada em 1954. Este, é considerado como 
um prólogo ao primeiro livro escrito, mas foi o penúltimo a ser lançado. 
Por conta destas situações, hoje existem três maneiras de ler as obras 
que compõem “As Crônicas de Nárnia”, sendo: pela a data de sua escrita, 
a data de sua publicação ou, a mais conhecida e normalmente a que é 
publicada, segundo a cronologia interna dos livros. (McGrath, 2013, não 
paginado)

Além dos livros, as obras de Lewis também tiveram várias adaptações, 
desde teatro à televisão e ao cinema. As mais conhecidas são: a minissé-
rie produzida pelo canal britânico BBC entre 1988 e 1990, onde foram 
adaptados os livros  “O Leão, a Feiticeira e o Guarda-Roupa”, “Príncipe 
Caspian” e “A Cadeira de Prata”, e as adaptações cinematográficas reali-
zadas pelo Walt Disney Studios entre 2005 e 2010, adaptando os livros 
“O Leão, a Feiticeira e o Guarda-Roupa”, “Príncipe Caspian” e “A Viagem 
do Peregrino da Alvorada”.  Os filmes, que seguiram a ordem de escrita / 
publicação, são os responsáveis por apresentar as histórias das terras de 
Nárnia para um público mais jovem que não as conhecia e de relembrar 
a magia dessas histórias para aqueles que não a lembraram. O primeiro 
filme, “O Leão, a Feiticeira e o Guarda-Roupa”, assim como o livro, foi um 
grande sucesso mundial, se tornando a terceira maior bilheteria do mun-
do no ano de 2005 (Recreio, 2020).  

A história do quarteto de irmãos Pevensie explorando um mundo mágico 
ao entrar em guarda roupa cativa várias pessoas de várias faixas etárias 
ao longo de todos os anos. Nesta história, podemos ver a grande dife-
rença entre as obras de Lewis e outros livros e contos infantis da época. 
Percebemos que nas histórias de Nárnia, ao contrário de outros contos 
da época como “O Mágico de Oz” (1900) em que a personagem principal 
já é avisada de quem é bom e quem é mau, Lewis mostra os personagens 
avaliando a todos os novos personagens que surgem e calculando como 
agir, buscando não só entender o novo mundo em que estavam inseridos, 
mas também em quem acreditar e porque, mostrando como é o compor-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

91

tamento normal de um ser humano. McGrath finaliza este pensamento 
falando:

As crônicas de Nárnia falam de escolhas a fazer, de certo e errado, e 
de desafios a enfrentar. Todavia, essa visão de benignidade e grandeza 
não é exposta como uma argumentação lógica ou raciocinada; é, antes, 
afirmada e explorada por meio da narrativa de uma história — uma 
história que prende a imaginação. (McGrath, 2013, não paginado).

Para Lewis, as histórias de Nárnia possuem a capacidade de encantar 
novamente um mundo que se tornou desencantado. Elas instigam a 
mente humana a imaginar a realidade de uma maneira diferente, mas 
não se tratando de uma “fuga da realidade”, mas sim de encontrar signifi-
cados mais profundos e valor em tudo que já vivenciamos. Como o pró-
prio Lewis destacou, os leitores de suas obras infantis não desvalorizam 
“os bosques verdadeiros” por terem “lido sobre bosques encantados”; ao 
contrário, essa nova perspectiva faz com que “todos os bosques verdadei-
ros se tornem um pouco encantados” (McGrath, 2013, não paginado), e é 
nesta busca, que tanto Lewis quanto seus leitores, encontraram o Cristia-
nismo em meio a este conto de fadas.

1.2 AS ALEGORIAS AO CRISTIANISMO
Outro fator que causou o grande sucesso dos livros e dos filmes, são as 
suas referências bíblicas conforme citadas no início deste tópico. Ao 
longo da história, principalmente do segundo livro / primeiro filme, 
percebemos que ela tem elementos que qualquer cristão reconhece 
e começa a se perguntar, será que está mesmo contando uma história 
fictícia? Aslam, o Grande Leão, personagem presente em todos os livros 
da série de 7 obras, mostra uma história muito similar, inclusive com falas 
e ações iguais a de Jesus Cristo, incluindo até o seu sacrifício por aqueles 
que nele o criam. Porém, o próprio Lewis já se pronunciou referente a 
esta suposição, conforme cita McGrath:



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

92

Na realidade, porém, ele (Aslam) é uma invenção que dá uma resposta 
imaginária à pergunta: ‘Como seria o Cristo se de fato houvesse um 
mundo como Nárnia e ele escolhesse encarnar-se e morrer e ressusci-
tar nesse mundo como ele de fato fez no nosso?’ Isso não é absoluta-
mente uma alegoria. (Lewis, apud McGrath, 2013, não paginado).

Sendo assim, é possível compreender que quando Lewis começou a ter 
as imagens fantasiosas deste conto de fadas em sua cabeça, ele não as 
criou e as escreveu com o intuito de realmente ser uma alegoria religiosa, 
elas são na verdade uma suposição teológica. Lewis chegou a inserir nas 
histórias indicadores do que ele chama de “significados secundários”, mas 
como ele não pretendia escrever uma alegoria, ao compararmos isso 
com o seu processo de criação e escrita, é possível entender como estas 
histórias ganharam esta forma e esta fama.

 Conforme comentado anteriormente, Lewis começou a escrever as 
histórias com base em imagens espontâneas que se formavam em sua 
mente, e a partir destas imagens, se iniciaram as suposições, como disse 
Lewis: “...vamos imaginar que forma poderão assumir as atividades de um 
Criador, um Redentor ou um Juiz no [esquema das coisas] dali.” Isto, você 
vê, sobrepõe-se à alegoria, mas não é bem a mesma coisa.” (Duriez apud 
Lewis, 2018). Duriez relata que esta citação é de uma das cartas escritas 
por Lewis antes de morrer. Mesmo com todos os livros já lançados e se 
tornando um grande sucesso literário, Lewis continuava firme em sua 
proposta de que as obras das terras mágicas de Nárnia não são alegorias, 
mas sim suposições de como a Teologia Cristã e os elementos que a 
cercam, o que, como ele mesmo disse, pode ser confundido como uma 
alegoria, mas não é. Porém, em seu ensaio “Teologia é poesia?”, Lewis 
aborda a complexidade de reafirmar a crença cristã de uma maneira que 
esteja “livre de metáfora e símbolo”. 

Ao realizar um estudo comparativo entre a Teologia e outras mitologias, 
ele conclui que, mesmo em tentativas de simplificar a linguagem, como 
ao dizer “Deus entrou na história” em vez de “Deus desceu à Terra”, a me-
táfora permanece. Como ele afirma: “Podemos tornar os quadros mais 
prosaicos; não podemos ser menos ilustrativos” (Lewis, 2018). Essa refle-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

93

xão revela a intenção de Lewis ao escrever as Crônicas de Nárnia, onde 
as metáforas e símbolos não são meras ornamentações, mas ferramentas 
essenciais para transmitir verdades profundas sobre a condição humana 
e a espiritualidade. 

Nas páginas de Nárnia, as imagens e narrativas mágicas oferecem um 
meio acessível e envolvente para comunicar conceitos teológicos com-
plexos, permitindo que leitores de todas as idades explorem a essência da 
fé cristã dentro de um contexto imaginativo e significativo. Assim, Lewis 
transforma cada aventura em uma jornada espiritual, demonstrando que 
a linguagem figurativa é, na verdade, um caminho legítimo para a com-
preensão da Verdade. 

2. A CRISTOLOGIA
Grudem define a Teologia Sistemática como “qualquer estudo que res-
ponde à pergunta ‘O que a Bíblia como um todo nos ensina hoje?’ sobre 
qualquer tópico” (Grudem, 2010, p. 1). Dentro dessa área, a Cristologia 
trata da pessoa e obra de Jesus Cristo, incluindo temas como sua encar-
nação, natureza divina e humana, e sua obra redentora. Neste tópico, 
examinaremos como a figura de Aslam, de C.S. Lewis, pode ilustrar 
aspectos cristológicos. Embora Lewis tenha negado que Aslam seja 
uma alegoria direta de Cristo, ele afirmou que o personagem responde à 
questão: “Como seria Cristo em um mundo como Nárnia?” (Lewis, apud 
McGrath, 2013, não paginado). Essa abordagem permite fazer paralelos 
entre Aslam e Jesus, facilitando o ensino da Cristologia, especialmente 
para públicos mais amplos.

A análise foca nos temas de encarnação, sacrifício e ressurreição presen-
tes nas Crônicas de Nárnia, mostrando como Lewis usa símbolos e metá-
foras para comunicar verdades cristãs de forma acessível e didática.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

94

2.1 IMPORTÂNCIA DA CRISTOLOGIA NA 
ATUALIDADE
Para justificar o uso das obras de C.S. Lewis no ensino da Teologia Sis-
temática, é necessário primeiro entender o que é essa área da Teologia, 
focando especialmente na Cristologia, que é o centro deste estudo. A 
Teologia Sistemática organiza doutrinas fundamentais da fé cristã, e a 
Cristologia, em particular, é o ensino sobre a segunda pessoa da Trin-
dade, buscando assim explicar quem é Jesus e a importância de sua 
encarnação. Esse entendimento profundo é essencial para que possamos 
apreciar como a figura de Aslam em As Crônicas de Nárnia pode ser 
usada como uma ilustração eficaz dessa doutrina.

Grudem, em sua Teologia Sistemática, ao tratar da pessoa de Cristo, 
explora as razões que fundamentam a necessidade da plena humanida-
de de Jesus para que ele pudesse cumprir seu papel como Messias. Ele 
levanta a pergunta “Por que era necessário que Jesus fosse plenamente 
humano?” e responde com sete motivos principais, como a necessidade 
de um sacrifício substitutivo e de um mediador entre Deus e os homens 
(Grudem, 2010, p. 444-445). Aqui, Grudem não apenas lista argumentos, 
mas demonstra que a humanidade de Cristo é central para a nossa salva-
ção e que essa doutrina não é um mero detalhe teológico, mas um pilar 
da fé cristã. 

Essa análise de Grudem sugere que compreender a encarnação é es-
sencial para qualquer cristão que busca entender a profundidade de sua 
própria salvação, o que fortalece a justificativa para buscar ilustrações 
que ajudem a tornar essa doutrina mais acessível. Aslam, em As Crônicas 
de Nárnia, ao representar um sacrifício e redenção em favor dos persona-
gens, reflete justamente essa centralidade da encarnação e mediação de 
Cristo que Grudem descreve, tornando-se assim uma ponte pedagógica 
para este entendimento.

McGrath, em sua Teologia Sistemática, reforça ainda mais o valor da 
Cristologia ao afirmar que ela está inseparavelmente ligada à autoridade 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

95

das Escrituras. “A Cristologia e a autoridade da Escritura são ligadas de 
forma indissociável, pois é a Escritura que nos traz o conhecimento de 
Jesus Cristo” (McGrath, 2007, p. 404). Esse ponto sublinha a necessidade 
de que, ao buscarmos entender quem é Cristo, olhemos para a Bíblia 
como a fonte primordial. A utilização da figura de Aslam encontra respal-
do nessa visão, pois as histórias de Nárnia funcionam como um recurso 
que aponta de volta à Escritura, ajudando leitores a visualizar, por meio 
de uma narrativa, aspectos bíblicos da pessoa e obra de Jesus. 

Quando Aslam age em prol dos personagens, Lewis ilustra conceitos que, 
na realidade cristã, apontam para o caráter e as ações de Cristo como 
apresentados na Bíblia. A partir do que McGrath traz, fica claro que o uso 
de Aslam deve ser entendido não como um substituto do estudo bíblico, 
mas como uma metáfora que torna a doutrina acessível, ajudando os 
leitores a relacionarem a narrativa com as Escrituras.

Por fim, Erickson (2018) argumenta que o estudo de Cristo é o centro 
da teologia cristã, pois a fé cristã depende essencialmente da crença na 
pessoa de Cristo e na restauração da humanidade por meio dele. Para 
ele, entender quem é Cristo e o que ele fez é fundamental para a própria 
identidade cristã. Aqui, ao usar Aslam como uma representação de Jesus, 
podemos ajudar os leitores a entender a importância de Cristo para sua 
fé. Aslam oferece uma forma de ilustrar a ideia de redenção e restau-
ração, levando o leitor a refletir sobre como Cristo realiza isso na vida 
humana. 

Essa relação direta entre o papel redentor de Aslam e a obra de Cristo 
que Erickson (2018) descreve justifica o uso das histórias de Nárnia 
como uma ferramenta educativa que torna as doutrinas cristãs, em parti-
cular a Cristologia, mais compreensíveis e impactantes.

Assim, considerando os argumentos de Grudem (2010), McGrath (2007) 
e Erickson (2018), podemos ver que todos eles destacam não apenas a 
importância de estudar a Cristologia, mas a necessidade de torná-la com-
preensível e aplicável. A figura de Aslam, que Lewis criou, exemplifica o 
que os autores descrevem: uma maneira concreta de acessar verdades 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

96

profundas sobre a pessoa e obra de Cristo. As ilustrações de Lewis não 
substituem a doutrina, mas complementam o ensino, oferecendo uma 
forma envolvente de aproximar os estudantes das verdades bíblicas e 
incentivando o crescimento na fé e na compreensão de quem é Jesus.

2.2 A MORTE E A RESSURREIÇÃO DE 
CRISTO
	 A doutrina da encarnação, que afirma que o Filho de Deus assu-
miu a natureza humana em Jesus Cristo, é um dos pilares centrais da 
cristologia. Em sua fundamentação bíblica, a encarnação é vista como a 
ação divina de tomar forma humana para a realização da salvação. Este 
conceito é amplamente tratado nas Escrituras, especialmente em passa-
gens como João 1.14, onde se afirma que “o Verbo se fez carne e habitou 
entre nós”. A encarnação é, portanto, a união do divino e do humano, 
e entender seus significados profundos é crucial para o ensino cristão, 
como também é essencial para a teologia sistemática que aborda a pes-
soa e obra de Cristo.

Segundo Grudem (2010), a encarnação implica não apenas na adoção 
de uma natureza humana por parte de Cristo, mas também na preserva-
ção de sua divindade plena. Em sua “Teologia Sistemática”, o autor de-
fende que Jesus é plenamente Deus e plenamente homem, sem mistura, 
sem divisão, mas uma união real das duas naturezas. Isso implica que 
em Jesus há uma fusão das qualidades de Deus com as características 
humanas, sendo uma das doutrinas mais complexas e fundamentais do 
cristianismo.

Alister McGrath (2007), por sua vez, aborda a encarnação em uma pers-
pectiva histórica, refletindo sobre o impacto dessa doutrina na formação 
do cristianismo primitivo. Para McGrath, a encarnação não é uma mera 
questão teológica abstrata, mas tem profundas implicações para a com-
preensão da obra de Cristo na salvação da humanidade. A encarnação 
torna possível a mediação de Cristo entre Deus e o homem, e essa me-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

97

diação é central para a obra redentora de Cristo, conforme descrito nas 
Escrituras e confirmado pela tradição cristã.

Millard Erickson (2018), em sua “Teologia Sistemática”, enfatiza a impor-
tância da encarnação não apenas na revelação de Deus, mas também na 
possibilidade de Cristo se identificar com a condição humana. Erickson 
argumenta que a encarnação é uma resposta ao problema do pecado, 
pois é através da humanidade de Cristo que o pecado é tratado de ma-
neira completa. Ele discute a necessidade da encarnação como parte do 
plano de salvação de Deus, destacando que Jesus, sendo homem, experi-
mentou plenamente a dor, a tentação e a morte, mas sem pecado.

Além dos teólogos citados, Severa (2016) também trata da encarnação 
de forma significativa em sua “Teologia Sistemática”. Ele destaca que, ao 
se tornar homem, o Filho de Deus não renunciou à sua divindade, mas a 
assumiu de maneira nova, vivendo entre nós como verdadeiro homem, 
para que pudesse cumprir a missão de salvar a humanidade. Severa 
coloca que a encarnação é o ponto de encontro entre a transcendência 
divina e a imanência humana, permitindo que a salvação fosse realizada 
de maneira eficaz.

Louis Berkhof (2019) também explora a doutrina da encarnação de ma-
neira profunda, destacando que a união hipostática – a união das natu-
rezas divina e humana em Cristo – é essencial para a teologia cristã. Para 
Berkhof (2019), a encarnação não é apenas um evento histórico, mas 
uma verdade teológica que sustenta toda a obra redentora de Cristo. Ele 
explica que, sem a encarnação, a morte de Cristo na cruz não teria sido 
suficiente para reconciliar os seres humanos com Deus, pois a perfeição 
divina era necessária para oferecer um sacrifício digno e eficaz.

A relação da encarnação com as histórias de Nárnia, Aslam, em “As 
Crônicas de Nárnia”, representa uma figura de sacrifício e redenção que 
reflete a natureza de Cristo como aquele que assume a responsabilidade 
pela salvação de outros. Assim como Cristo, Aslam se entrega para salvar 
Nárnia, e seu sacrifício torna-se um símbolo poderoso do amor redentor 
de Deus. A morte e ressurreição de Aslam, em particular, espelham a 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

98

obra de Cristo na cruz e sua vitória sobre a morte, mostrando como ele-
mentos narrativos podem ser utilizados para ilustrar verdades teológicas 
profundas.

No contexto de ensino cristológico, essas ilustrações de Aslam ajudam a 
conectar conceitos teológicos complexos com as experiências humanas 
de sofrimento e esperança. O ensino sobre a encarnação, portanto, não 
precisa ser restrito a uma abordagem puramente abstrata, mas pode 
ser complementado com histórias que trazem uma compreensão mais 
acessível e emocionalmente conectada aos ouvintes, como as de Nárnia.

Dessa forma, foi apontado que a doutrina da encarnação é fundamental 
não apenas para a teologia sistemática, mas também para a compreen-
são prática do cristianismo, especialmente no que se refere à obra de 
Cristo e à maneira como ele é retratado em figuras como Aslam. As lições 
que podem ser extraídas das Escrituras, dos teólogos clássicos e das 
ilustrações de Nárnia tornam o ensino cristológico acessível e relevante, 
oferecendo aos crentes uma compreensão mais rica e profunda do mis-
tério da união das naturezas divina e humana em Cristo.

3 ASLAM COMO ILUSTRAÇÃO À 
PESSOA DE JESUS
Conforme explorado ao longo desta pesquisa, C.S. Lewis, ao escrever 
As Crônicas de Nárnia, concebeu Aslam não como uma alegoria direta 
de Cristo, mas como uma representação hipotética de como o Filho de 
Deus poderia se manifestar em um universo fantástico e como ele agiria 
nesse contexto. Lewis imaginou uma versão de Cristo para um mundo 
mágico, com uma natureza, comportamento e atributos que respondem 
à pergunta: “E se o Filho descesse a Nárnia para salvá-la, como Ele fez em 
nosso mundo?” Dessa forma, é possível identificar inúmeras similaridades 
entre Jesus Cristo e o grande leão, que refletem os atributos descritos nas 
Escrituras e nos estudos teológicos. Como observado por Will Vaus, em sua 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

99

análise sobre Lewis, muitos encontram dificuldades para compreender e 
amar a Deus em sua infância, especialmente porque são ensinados sobre 
como se sentir em relação a Ele, sem serem incentivados a experimentar 
essas emoções de forma natural. 

Ao contrário disso, as histórias de Nárnia despertam sentimentos genuínos 
nos leitores, especialmente nas crianças, que naturalmente se apaixonam 
por Aslam. Vaus relata que Lewis, em uma carta a uma mãe preocupada, 
esclareceu que, embora seu filho Laurence amasse Aslam, isso não signifi-
cava que ele amasse mais Aslam do que a Jesus. Isso porque os aspectos do 
caráter de Aslam que ele admirava e amava eram, na verdade, reflexos das 
qualidades que Jesus demonstrou em Sua vida e ministério (Vaus, 2005, 
não paginado). 

Nesta última parte da pesquisa, iremos realizar essa conexão, integrando os 
elementos da Cristologia previamente discutidos com situações narrativas 
nas obras de Lewis. Essas histórias se tornam, assim, uma rica ilustração 
didática para doutrinas fundamentais, ajudando no entendimento e na 
reflexão da fé cristã.

3.1. AS HISTÓRIAS DE NÁRNIA
A série de livros “As Crônicas de Nárnia” de C.S. Lewis apresenta diversas 
histórias que, embora não sejam uma alegoria direta, evocam temas 
profundos da cristologia. Lewis, ao criar o personagem de Aslam, fez uma 
“suposição” sobre como Cristo poderia se manifestar em um mundo dife-
rente do nosso. Essa abordagem permite que temas centrais da cristologia 
sejam explorados através de narrativas envolventes, acessíveis para crian-
ças e adultos. Abaixo, exploramos algumas das histórias-chave de Nárnia, 
destacando como elas refletem elementos fundamentais da fé cristã, da 
Cristologia e como elas se encontram em paralelo com passagens bíblicas.

Na obra mais famosa dentre as sete, O Leão, a Feiticeira e o Guarda-Roupa, 
a redenção e o sacrifício de Aslam, que se oferece em troca da vida de Ed-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

100

mund, (Lewis, 2009, p. 150) remetem ao sacrifício de Cristo pela humani-
dade. Ao permitir que a Feiticeira o mate na Mesa de Pedra, Aslam espelha 
a entrega de Cristo na cruz, suportando a injustiça e o sofrimento pelo bem 
maior (cf. Lucas 23:46). Logo após, Aslam ressuscita ao amanhecer (Lewis, 
2009, p. 156) ecoando a ressurreição de Cristo e a vitória sobre o pecado e a 
morte. A representação de Aslam voltando à vida reflete a esperança cristã 
na ressurreição e na vida eterna.

No livro O Sobrinho do Mago, é explorado o momento de criação de Nár-
nia, simbolizando a criação do mundo como narrado em Gênesis. Nele, 
Aslam canta o universo à existência, enchendo-o de beleza e vida (Lewis, 
2009 p. 105). Assim como o Verbo (Logos) foi central na criação do mundo 
(João 1:3), Aslam representa o poder divino de criar e ordenar o caos. A 
imagem de Aslam caminhando e cantando lembra a visão cristã de Deus 
trazendo vida e ordem ao universo.

Em A Viagem do Peregrino da Alvorada, Aslam orienta Eustáquio, transfor-
mando-o de dragão em menino (Lewis, 2009 p. 113), o que ilustra a regene-
ração espiritual e a transformação oferecida por Cristo (2 Coríntios 5:17). 
Assim como Cristo opera uma mudança radical no crente, trazendo-o da 
morte para a vida, a transformação de Eustáquio reflete a renovação que 
ocorre na vida do cristão ao ser tocado pela graça divina. A ação de Aslam 
de restaurar Eustáquio simboliza o novo nascimento, uma metáfora pode-
rosa para a regeneração espiritual que acontece por meio da fé em Cristo, 
conforme descrito em João 3:3-6.

No livro seguinte, A Cadeira de Prata, vemos uma interação fundamental 
entre a personagem e Aslam. Jill, após passar um tempo perdido em uma 
floresta, sente sede. Mas ao encontrar um riacho, lá se depara com o grande 
leão. Não o conhecendo ela se assusta e fica com medo, mas ele começa 
a conversar com ela, e fala que se ela tem sede que beba , ele não iria fazer 
nenhum mal a ela e também aquele era o único riacho por perto (Lewis, 
2009 p. 27) Essa situação mostra com quase que um diálogo fiel a história 
de Jesus e a mulher samaritana presente no livro de João 4. Na conversa 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

101

com Jill, Aslam ainda se mostra justo e repreende as ações da menina 
(Lewis, 2009 p. 29), mas logo em seguida a dá uma missão de extrema 
importância, assim como Jesus fez com a mulher samaritana. 

No livro final da série, A Última Batalha, vemos o reflexo do Apocalipse 
20:11-15, abordando o julgamento e o destino final das almas. Nele, Aslam 
retorna para julgar os habitantes de Nárnia (Lewis, 2009 p. 172) simboli-
zando o retorno de Cristo para o juízo final. Essa narrativa alude às Escritu-
ras, como em Mateus 25:31-46, onde Cristo separa as “ovelhas dos bodes”, 
ilustrando o destino eterno de cada um conforme suas obras e sua fé.

Essas são apenas algumas das histórias presentes no livro, algumas das 
que se relacionam diretamente com a Cristologia e a encarnação de Cristo, 
porém já é possível perceber que as obras de Lewis capturam diferentes 
aspectos da doutrina cristã, desde a criação até a redenção e o julgamento 
final. Embora não sejam alegorias diretas, as narrativas carregam uma 
“história escondida”, como Lewis comentou, uma estrutura teológica que 
auxilia na compreensão do papel de Cristo e no desenvolvimento da fé. 

3.2 ASLAM COMO UMA FIGURA 
ILUSTRATIVA DA CRISTOLOGIA
A teologia sistemática fornece uma estrutura sólida para entender a encar-
nação e o sacrifício de Cristo, temas centrais que encontram um reflexo 
simbólico nas ações e atributos de Aslam. Grudem destaca que a encarna-
ção era fundamental para que Cristo pudesse representar a humanidade, 
tornando-se um sacrifício verdadeiro e eficaz (Grudem, 2010, p. 445). Em 
Nárnia, essa ideia de sacrifício é simbolicamente representada quando 
Aslam oferece sua vida em lugar de Edmundo, refletindo o papel de Cristo 
como redentor da humanidade. Tal como Cristo, Aslam age como um me-
diador e salvador, que, ao assumir a culpa de Edmundo, estabelece a justiça 
divina em um contexto de amor e misericórdia. Esse gesto dramatiza a 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

102

doutrina do sacrifício substitutivo de maneira visual e simbólica, facilitando 
a compreensão dessa verdade teológica complexa.

Outro elemento crucial da Cristologia é a ressurreição, que, segundo Eri-
ckson, representa a vitória final de Cristo sobre o pecado e a morte, sendo 
o fundamento da esperança cristã (Erickson, 2018, p. 638). Na narrativa 
de Nárnia, o retorno de Aslam após seu sacrifício é um símbolo claro da 
ressurreição de Cristo, trazendo uma nova esperança e renovação para os 
habitantes de Nárnia. Esse evento também se alinha com o tema da criação 
redimida, pois Aslam, ao voltar à vida, não apenas reafirma sua autoridade 
e bondade, mas também instaura uma nova ordem de paz e justiça. Essa 
ressurreição demonstra a promessa cristã de que a criação será restaurada, 
uma esperança que permeia tanto a teologia quanto a literatura de Nárnia.

A figura de Aslam também espelha o caráter moral e espiritual de Cristo, 
sendo uma ilustração do ideal de vida cristã. Aslam é descrito como com-
passivo, justo e verdadeiro, atributos que, segundo as Escrituras, também 
são encontrados em Cristo. Ao longo das crônicas, Aslam orienta, encoraja 
e, quando necessário, disciplina os personagens, refletindo a liderança de 
Cristo, que, em sua missão terrena, instrui e exorta seus seguidores a vive-
rem uma vida de amor e verdade. McGrath explica que a figura de Cristo 
como “o caminho, a verdade e a vida” (João 14:6) é central para a fé cristã, 
pois revela o chamado a uma vida fundamentada em princípios eternos 
e no amor divino (McGrath, 2007, p. 203). Em Nárnia, Aslam se torna essa 
representação de um modelo moral e espiritual, ensinando por meio de 
suas ações e palavras a verdadeira essência da vida cristã.

Dessa forma, ao integrar elementos da teologia sistemática com as narrati-
vas de Nárnia, Lewis proporciona aos leitores uma ilustração rica e acessí-
vel das doutrinas cristãs fundamentais. Aslam, com seu papel de redentor 
e mestre, atua como uma ponte que permite aos leitores vivenciarem as 
verdades do cristianismo em um contexto de fantasia, facilitando o enten-
dimento e a apreciação dos mistérios da fé.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

103

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Uma das passagens mais conhecidas de As Crônicas de Nárnia está pre-
sente no livro A Viagem do Peregrino da Alvorada. Nela, após vencerem 
todas as dificuldades que assolavam aquele mundo mágico, os persona-
gens principais se dirigem até o chamado “Fim do Mundo”. Neste local, 
eles se encontram com um Cordeiro, que, após dar a eles o que comer 
e beber, é questionado pelas crianças se aquele era o caminho para o 
País de Aslam, uma representação do Paraíso. O Cordeiro responde que, 
para eles, não, que encontrariam esse caminho em seu mundo, e que, em 
todos os mundos, seria possível encontrar esse caminho. Logo após, o 
Cordeiro se revela como o grande leão Aslam, que, ao ser questionado se 
Ele estava presente no mundo das crianças, responde: “Estou. Mas tenho 
outro nome. Tem de aprender a conhecer-me por esse nome” (Lewis, 
2009, p. 229-230). 

Essa fala reflete a identidade transcendente de Cristo, como descrito 
em João 1:14, onde o Verbo se fez carne, e também alude a Isaías 55:1-3, 
que fala da água da vida oferecida por Deus: “Vinde às águas…”. Assim 
como a água da vida de Cristo, que vai além da compreensão humana, 
como visto em João 4:14, Aslam, em Nárnia, possui mistérios profundos 
e divinos, conhecidos apenas por aqueles que realmente O buscam. 
De certo modo, é isso que este trabalho buscou realizar, seguindo a 
indicação do próprio Aslam: encontrá-lo e conhecê-lo profundamente 
em nosso mundo.

Após este estudo sistemático das obras de Lewis e da Cristologia, foi 
apresentada a importância e a necessidade do ensino da Cristologia e 
dos atributos dessa doutrina para todas as faixas etárias presentes em 
nossas comunidades de fé, visto que este entendimento da encarnação 
de Cristo pode aproximar os fiéis de sua fé, fortalecendo a relação pesso-
al com Deus. Dessa forma, Aslam não só serve como uma ilustração da 
Cristologia, mas também como um meio de ajudar as crianças e adoles-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

104

centes a compreenderem e se conectarem mais profundamente com os 
ensinamentos cristãos, sem a imposição de um entendimento intelectu-
al, mas por meio da experiência emocional e narrativa. Conforme discu-
tido anteriormente, Vaus observa que as histórias de Nárnia despertam 
sentimentos autênticos em crianças, que desenvolvem um afeto natural 
por Aslam. Lewis explicou em uma carta que essa afeição não rivalizava 
com o amor por Jesus, pois o que elas amavam em Aslam eram as quali-
dades que refletem o caráter de Cristo.

Portanto, o uso de Aslam como uma representação de Cristo se mostrou 
eficaz e significativo, conectando a profundidade da Cristologia com a 
simplicidade narrativa de Nárnia. A figura de Aslam facilita a compreen-
são e a vivência espiritual, oferecendo uma ponte entre o ensino teológi-
co e a experiência emocional, acessível tanto para crianças quanto para 
adultos. Dessa maneira, vemos que a figura de Aslam contribui não só 
para ilustrar a Cristologia, mas também para enriquecer o relacionamen-
to dos leitores com Cristo, respondendo, assim, à pergunta norteadora 
deste trabalho.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

105

REFERÊNCIAS
BERKHOF, L. Teologia sistemática. [S. l.]: Bookwire - Editora Cultura 
Cristã, 2019. 966 p. Disponível em: https://elibro.net/pt/lc/fabapar/
titulos/254129. Recuperado de: 14 nov. 2024.

Bíblia. NVI: Bíblia Sagrada. São Paulo: Thomas Nelson Brasil, 2022.

DURIEZ, C. J.R.R. Tolkien e C.S. Lewis: O Dom da Amizade. Rio de 
Janeiro: HarperCollins, 2018.

ERICKSON, M. J. Teologia Sistemática. São Paulo: Vida Nova, 2018.

GONÇALVES, Sabrina Rosa. O intertexto bíblico na literatura 
juvenil: As Crônicas de Nárnia, de C. S. Lewis. Anais da EST, v. 3, 
2016. Reforma: Tradição e Transformação. Disponível em: http://
anais.est.edu.br/index.php/congresso/article/view/485. Acesso em: 
07 nov. 2024.

GRUDEM, W. Teologia Sistemática: Uma Introdução à Doutrina 
Bíblica. São Paulo: Vida Nova, 2010.

KUNZ, C. A. As Parábolas de Jesus e Seu Ensino sobre o Reino 
de Deus: Desvendando o Mistério das 42 Parábolas Muito Além do 
Óbvio. São Paulo: AD Santos, 2014.

LEWIS, C. S. A Cadeira de Prata. São Paulo: Martins Fontes, 2009.

LEWIS, C. S. A Última Batalha. São Paulo: Martins Fontes, 2009.

LEWIS, C. S. A Viagem do Peregrino da Alvorada. São Paulo: 
Martins Fontes, 2009.

LEWIS, C. S. O Cavalo e Seu Menino. São Paulo: Martins Fontes, 
2009.

LEWIS, C. S. O Leão, a Feiticeira e o Guarda-Roupa. São Paulo: 
Martins Fontes, 2009.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

106

LEWIS, C. S. O Sobrinho do Mago. São Paulo: Martins Fontes, 2009.

LEWIS, C. S. Príncipe Caspian. São Paulo: Martins Fontes, 2009.

MCGRATH, A. A vida de C. S. Lewis: Do ateísmo às terras de Nárnia. 
[S. l.]: Bookwire - Editora Mundo Cristão, 2013. 488 p. Disponível em: 
https://elibro.net/pt/lc/fabapar/titulos/265511. Recuperado de: 14 
nov. 2024.

MCGRATH, A. E. Teologia Sistemática, Histórica e Filosófica: Uma 
Introdução à Teologia Cristã. São Paulo: Shedd Publicações, 2007.

RECREIO. 15 anos de As Crônicas de Nárnia: O Leão, a Feiticeira e o 
Guarda-roupa: 5 curiosidades sobre a saga. Recreio, 2004. Disponível 
em: https://recreio.com.br/noticias/entretenimento/15-anos-de-
as-cronicas-de-narnia-o-leao-a-feiticeira-e-o-guarda-roupa-5-
curiosidades-sobre-a-saga.phtml. Acesso em: 07 nov. 2024.

SEVERA, Z. D. A. Manual de Teologia Sistemática: Edição Revista 
e Ampliada. [S. l.]: Bookwire - AD Santos Editora, 2016. 608 p. 
Disponível em: https://elibro.net/pt/lc/fabapar/titulos/259051. 
Recuperado de: 14 nov. 2024.

SILVA, Heraldo Aparecido; OLIVEIRA, Marcos Francisco de Amorim. 
As alegorias religiosas de C. S. Lewis nas Crônicas de Nárnia. 
Revista Rever, v. 20, n. 3, 2020. Religião e cultura pop. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/rever/article/view/51868. Acesso em: 07 
nov. 2024.

VAUS, W. C. S. Lewis: An Exploration of His Spirituality. Milton 
Keynes: Authentic Media, 2005.

VASCONCELOS, L. (Il.). Guia prático de Nárnia: Vida e obra de 
C.S. Lewis. Osasco - SP: Bookwire - Editora Novo Século, 2022. 111 
p. Disponível em: https://elibro.net/pt/lc/fabapar/titulos/234735. 
Recuperado de: 14 nov. 2024.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

A DESTRUIÇÃO DE 
SODOMA E GOMORRA: 
JUSTIÇA DIVINA, 
INJUSTIÇA SOCIAL 
E REDEFINIÇÃO 
TEOLÓGICA NAS 
ESCRITURAS
THE DESTRUCTION OF SODOM AND GOMORRAH: DIVINE JUSTICE, SOCIAL 
INJUSTICE AND THEOLOGICAL REDEFINITION IN SCRIPTURE

LA DESTRUCCIÓN DE SODOMA Y GOMORRA: JUSTICIA DIVINA, INJUSTICIA 
SOCIAL Y REDEFINICIÓN TEOLÓGICA EN LAS ESCRITURAS



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

108

Luiz Carlos Nunes da Silva1

RESUMO
Este artigo oferece uma análise crítica da destruição de Sodoma e 
Gomorra, desafiando a interpretação tradicional que associa o evento 
à homossexualidade. A partir de uma leitura contextual e exegética das 
passagens bíblicas, como Gênesis 19, Ezequiel 16.48-49, 2 Pedro 2.6-16 e 
Judas 1.7, o artigo argumenta que a calamidade foi provocada por uma série 
de transgressões, incluindo orgulho, injustiça social, opressão, imoralidade 
e falta de hospitalidade. A pesquisa também questiona a conexão entre 
“sodomia” e homossexualidade, demonstrando que essa associação distorce 
as causas reais da destruição. O texto propõe uma leitura das Escrituras que 
distingue entre comportamentos imorais e orientação sexual, buscando uma 
interpretação mais precisa e desprovida de preconceitos, que resgata os 
princípios de justiça e ética que perpassam as narrativas bíblicas.

Palavras-chave: Interpretação bíblica; Imoralidade social; Justiça divina; 
Sodoma e Gomorra.

INTRODUÇÃO
A narrativa da destruição de Sodoma e Gomorra, descrita em Gênesis 19, 
é uma das mais debatidas e interpretadas nas Escrituras, sendo frequen-
temente associada ao juízo divino por práticas sexuais específicas (Ha-
bowski; Santos, 2019). Essa interpretação, amplamente difundida, atribui 
à homossexualidade o motivo principal da condenação dessas cidades, 
especialmente pelos atos de violência sexual descritos na Bíblia (Wa-

1	  Doutorando em Ciências Marinhas Tropicais pela Universidade Federal do Ceará. Graduação e 
Mestrado em Tecnologia e Gestão Ambiental pelo Instituto Federal do Ceará. Aluno do Curso Básico 
e Médio de Teologia da Academia de Pregadores, reconhecida pela CGADB (Convenção Geral das 
Assembleias de Deus no Brasil).
E-mail: lucanunes30@gmail.com



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

109

byanga, 2015; Gomes, 2010). Contudo, este estudo propõe uma revisão 
crítica dessa visão tradicional, ampliando o foco para incluir as múltiplas 
transgressões sociais e morais que o texto bíblico atribui a essas cidades.

Com base em uma análise teológica e exegética, a pesquisa examina 
passagens essenciais como Gênesis 19, Ezequiel 16.4849, 2 Pedro 2. 6-16 
e Judas 1.7. Esses textos, quando contextualizados historicamente, reve-
lam que a destruição de Sodoma e Gomorra resulta de um conjunto de 
práticas que transcendem a sexualidade. Assim, o objetivo do trabalho é 
demonstrar que o julgamento de Sodoma e Gomorra reflete não apenas 
questões morais individuais, mas também uma crítica profunda às estru-
turas sociais que violam os princípios éticos das Escrituras.

A justificativa para esta investigação baseia-se na necessidade de reava-
liar interpretações tradicionais que atribuem exclusivamente à homos-
sexualidade a destruição de Sodoma e Gomorra, perpetuando leituras 
preconceituosas e excludentes. Tais interpretações têm servido histori-
camente para legitimar discursos discriminatórios, marginalizar grupos 
sociais e desviar a atenção da mensagem central da narrativa bíblica, que 
enfatiza a justiça social, a hospitalidade e a equidade. Ao analisar esse 
relato de forma contextualizada, busca-se destacar sua relevância para os 
debates contemporâneos sobre inclusão, ética e direitos humanos.

O artigo está organizado em quatro seções principais. A primeira analisa 
as passagens bíblicas sobre a destruição de Sodoma e Gomorra, desta-
cando evidências de transgressões além da sexualidade. A segunda seção 
examina a interpretação da “sodomia” e a equivocada associação com a 
homossexualidade. A terceira discute o vínculo entre o julgamento divino 
e a corrupção moral, com ênfase nos falsos mestres e na ganância, à luz 
de textos como Judas 1.7 e 2 Pedro 2.6-16. Por fim, as considerações finais 
revisitam a narrativa de Sodoma e Gomorra, contestando a interpretação 
tradicional que associa o juízo divino exclusivamente à homossexualida-
de, propondo que o julgamento reflete uma resposta a pecados coletivos, 
como injustiças sociais e violência. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

110

A metodologia utilizada é a análise exegética comparativa, que se 
concentra no contexto histórico, cultural e teológico das passagens sele-
cionadas. Essa abordagem possibilita integrar as dimensões teológicas 
e sociais, proporcionando uma leitura mais profunda e abrangente das 
Escrituras. O estudo propõe reinterpretar a destruição de Sodoma e 
Gomorra a partir de uma perspectiva teológica mais ampla, destacando 
sua relevância para os dilemas éticos atuais e buscando oferecer uma 
interpretação mais justa e inclusiva das Escrituras, reafirmando seu papel 
como referência ética baseada em justiça, equidade e compaixão.

1 A DESTRUIÇÃO DE SODOMA 
E GOMORRA: CONTEXTO E 
CAUSAS
A destruição de Sodoma e Gomorra é um dos episódios mais debatidos 
da Bíblia, frequentemente interpretado como um juízo divino severo con-
tra a imoralidade. Contudo, a narrativa bíblica não se limita a essas duas 
cidades, mas inclui outras localidades da planície do Jordão, como Admá 
e Zeboim (Wabyanga, 2015). Textos como Deuteronômio 29.23 e Oséias 
11.8 indicam que a destruição foi coletiva, refletindo um padrão genera-
lizado de corrupção moral em toda a região (Bíblia de Jerusalém, 2002, 
Dt 29.23; Os 11.8). Esse juízo divino, portanto, transcende uma localidade 
específica e reflete a resposta de Deus à iniquidade disseminada.

Comumente, a destruição de Sodoma e Gomorra é associada ao “peca-
do” da homossexualidade, baseada em passagens como Gênesis 19. No 
entanto, o conceito de pecado na tradição bíblica é complexo e dinâmico, 
passando por uma evolução histórica que reflete mudanças contextuais 
e teológicas (Follador, 2016; O’Collins, Farrugia, 2014). Nos textos mais 
antigos, como na Torá, o pecado é apresentado como uma violação direta 
dos mandamentos divinos, enfatizando ações que desonram a santidade 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

111

de Deus ou rompem a aliança com Ele (Klawans, 2000). Com o tempo, 
essa concepção foi ampliada para incluir dimensões éticas e sociais, 
destacando as implicações do pecado nas relações interpessoais e comu-
nitárias.

Essa evolução teológica também reflete uma transição de uma abor-
dagem punitiva e retributiva para uma compreensão mais relacional 
e restaurativa. Valores como misericórdia, equidade e cuidado com o 
próximo tornaram-se centrais, evidenciando uma teologia que prioriza a 
justiça social e a reconciliação comunitária. No caso de Gênesis 19, uma 
análise hermenêutica mais robusta sugere que a transgressão de Sodo-
ma e Gomorra não se limita a questões de sexualidade, mas abrange a 
violação de normas de hospitalidade, o exercício da violência coletiva e o 
desprezo pelos mais vulneráveis.

Outras passagens bíblicas corroboram essa perspectiva mais ampla. Em 
Jeremias 23.14, por exemplo, o profeta critica severamente as cidades de 
Judá, comparando-as a Sodoma. Ele descreve uma sociedade marcada 
por adultério, corrupção e indiferença ao sofrimento alheio. Essa referên-
cia reposiciona a destruição de Sodoma como um julgamento contra a 
injustiça social e a falta de moralidade nas relações humanas, ampliando 
o foco para além da esfera sexual.

Ezequiel 16.49-50 destaca a arrogância, o excesso de conforto e a falta de 
solidariedade como os principais pecados de Sodoma, descrevendo-a 
como uma cidade egoísta, indiferente às necessidades dos mais vulnerá-
veis e marcada pela soberba. Essa visão ressalta que o juízo divino sobre 
Sodoma foi motivado pela violação de princípios essenciais de empatia, 
compaixão e justiça social. Isaías 1:10-17 complementa essa análise, reve-
lando que a corrupção moral dessas cidades incluía idolatria, injustiça 
social e abuso de poder. Além disso, passagens como Mateus 10:5-15 
e Judas 1:7 reforçam a importância da hospitalidade e da justiça social 
como critérios centrais para avaliar a conduta moral, reafirmando que 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

112

esses valores são pilares fundamentais no julgamento divino (Bíblia de 
Jerusalém, 2002, Ez 16.49-50; Is 1.10-17; Mt 10.5-15; Jd 1.7).

Nesse contexto, entende-se que a tentativa de violência sexual contra 
os visitantes de Ló, narrada em Gênesis 19, pode ser interpretada não 
apenas como um ato de imoralidade, mas também como uma grave 
violação do valor da hospitalidade. Esse princípio, essencial na cultura 
da época, envolvia o acolhimento do estrangeiro e do vulnerável, sendo 
considerado uma expressão de generosidade e empatia com implicações 
espirituais e morais profundas. A hospitalidade era fundamental para a 
manutenção da ordem social e religiosa, refletindo o cuidado mútuo e a 
responsabilidade coletiva (Kassa, 2017). A transgressão desse valor em 
Sodoma evidencia a profundidade do pecado daquela cidade, simboli-
zando uma falha tanto na humanidade quanto na compaixão, elementos 
essenciais para as relações pessoais e para a coesão social.

Como resultado dessa corrupção estrutural, o clamor contra Sodoma e 
Gomorra, descrito em Êxodo 3.7-9, surge como um apelo desesperado 
por intervenção divina diante da injustiça e da violência. Esse clamor, 
possivelmente ecoado pelas vítimas diretas ou representando a maldade 
enraizada na sociedade, destaca a urgência de restaurar a justiça divina. 
A intervenção de Deus, nesse contexto, abrange múltiplos fatores, como 
violência sexual, falta de hospitalidade e exploração dos pobres, reiteran-
do temas centrais nas Escrituras.

Dessa forma, reconhecer a amplitude do conceito de pecado, evidencia-
da nessas narrativas, convida à reavaliação de interpretações contempo-
râneas que utilizam as passagens bíblicas de forma seletiva para justificar 
exclusões e perpetuar preconceitos. Uma exegese que ignore os con-
textos histórico e cultural dos textos tende a obscurecer sua mensagem 
central, que prioriza a justiça, o amor e a dignidade humana.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

113

2 A INTERPRETAÇÃO 
DA SODOMIA E A 
HOMOSSEXUALIDADE: UMA 
ANÁLISE EXEGÉTICA
A interpretação tradicional sobre a destruição de Sodoma e Gomorra 
frequentemente associa o evento à homossexualidade, com base em 
uma análise exegética questionável que, de forma equivocada, inclui essa 
orientação sexual entre os comportamentos pecaminosos atribuídos 
às cidades, conforme descrito em Gênesis 19 (Engelage; Masotti, 2023). 
Contudo, é essencial ampliar o olhar para outros fatores que também 
contribuíram para o juízo divino, além das questões de sexualidade. 
Nesse sentido, é importante distinguir entre o intercurso homossexual e 
a homossexualidade enquanto identidade sexual, um conceito moder-
no que não se aplica diretamente aos textos bíblicos (Correio; Correio, 
2016).

The Reformation Project (2024) argumenta que a relação entre homos-
sexualidade e o pecado de Sodoma não é a única interpretação válida. O 
episódio de Sodoma envolve, na realidade, a tentativa de abuso sexual 
contra anjos pelos habitantes da cidade, como descrito em Gênesis 19. O 
versículo 9, por exemplo, revela que os homens de Sodoma estavam mais 
interessados em cometer violência sexual do que em exercer a homos-
sexualidade como uma expressão de atração. Eles rejeitam a proposta 
de Ló de entregar suas filhas em favor dos anjos, o que indica que o 
comportamento deles era impulsionado por um desejo de humilhação 
e dominação, não por um impulso sexual legítimo. Esse episódio reflete 
mais uma dinâmica de violência e poder do que uma transgressão sexual 
consensual (D’Angelo, 2005).

Reduzir a homossexualidade a práticas de abuso e violência é uma 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

114

distorção tanto das Escrituras quanto da vivência dos homossexuais na 
atualidade, onde a orientação homossexual não está ligada à violência ou 
à promiscuidade. No contexto de Sodoma, os atos sexuais entre homens 
eram usados como um instrumento de opressão, não como expressão de 
identidade sexual (D’Angelo, 2005). Esse ponto é fundamental para evitar 
uma leitura anacrônica, que projeta concepções modernas de identidade 
sexual sobre textos antigos.

Além disso, outro episódio bíblico relevante é o relato de Gabaá, descrito 
em Juízes 19. A Bíblia de Jerusalém sugere que essa história deve ser 
comparada com o episódio de Sodoma. Ambos os relatos envolvem 
violência sexual, mas o caso de Gabaá não menciona especificamente a 
homossexualidade, o que indica que as duas situações tratam de ques-
tões distintas: violência sexual em Gabaá e abuso sexual em Sodoma. A 
comparação entre essas histórias evidencia a continuidade na conde-
nação de práticas sexuais forçadas, mas não justifica a associação direta 
entre elas, especialmente no que diz respeito à homossexualidade.

O conceito moderno de homossexualidade, enquanto identidade sexual, 
só foi reconhecido amplamente no século XIX (Correio; Correio, 2016). 
No contexto bíblico, relações sexuais entre homens são retratadas prin-
cipalmente como atos de opressão, não como uma expressão de atração 
ou identidade, sendo que essa prática em Sodoma estava mais relaciona-
da à desonra e dominação, e não à homossexualidade.

O ambiente patriarcal da época, onde a masculinidade estava associada 
ao domínio e à honra, influenciava profundamente as relações de poder 
e a forma como o sexo era utilizado como ferramenta de controle, espe-
cialmente em tempos de guerra (Habowski; Santos, 2019). A tentativa 
de abuso em Sodoma reflete uma estrutura social em que a violência 
sexual era usada para afirmar superioridade e desonrar o outro, não para 
expressar uma atração sexual genuína. Esse tipo de violência era comum 
em contextos de guerra, onde prisioneiros de guerra eram frequentemen-
te abusados como forma de humilhação (D’Angelo, 2005).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

115

Além disso, a compreensão histórica do termo “sodomia” e sua relação 
com a homossexualidade é complexa. No contexto da Inquisição, a so-
domia foi tratada como um crime grave e associada ao “pecado público”, 
gerando perseguições severas (Lima; Silva, 2022; Rocha, 2015; Gomes, 
2010). Essa visão distorcida da homossexualidade, como associada ao 
pecado e à transgressão moral, contribuiu para a construção de uma 
narrativa que vê os atos sexuais descritos na Bíblia como condenação 
da homossexualidade, quando na realidade esses atos eram formas de 
violência e dominação (D’Angelo, 2005).

Em síntese, a destruição de Sodoma e Gomorra não deve ser reduzida a 
uma condenação à homossexualidade, mas compreendida como uma 
condenação à violência sexual e à opressão social. Interpretar esses 
textos à luz de conceitos modernos de identidade sexual distorce o seu 
significado original. A mensagem bíblica, nesse contexto, está mais re-
lacionada à injustiça social e à falta de hospitalidade, e continua sendo 
relevante para o entendimento da justiça divina e da responsabilidade 
humana.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

116

3 JULGAMENTO DIVINO E 
FALSOS MESTRES: REFLEXÕES 
SOBRE CORRUPÇÃO MORAL E 
GANÂNCIA
A corrupção moral e a ganância são temas centrais em 2 Pedro 2.6-16 
e Judas 1.7, exemplificados pela destruição de Sodoma e Gomorra. 
Após analisar os aspectos históricos, culturais e teológicos envolvidos 
na narrativa dessas cidades, é essencial ampliar a discussão para 
compreender como os textos neotestamentários reinterpretam os 
eventos descritos em Gênesis. Essa abordagem final reforça a conexão 
entre os contextos bíblicos e os princípios éticos universais que 
transcendem o tempo.

Em 2 Pedro, o apóstolo alerta contra falsos mestres que emergem dentro 
da comunidade cristã, subvertendo a doutrina e disseminando heresias. 
Para ilustrar o julgamento divino, ele relembra a destruição de Sodoma 
e Gomorra, cidades que se tornaram símbolos de uma sociedade 
marcada pela corrupção e perversidade. O apóstolo destaca que o 
comportamento imoral dessas cidades ia além de pecados específicos, 
abrangendo diversas transgressões, incluindo ganância e práticas sexuais 
degradantes.

Em Judas 1.7, a menção à “outra carne” em Sodoma frequentemente 
suscita interpretações que limitam a condenação à homossexualidade. 
Contudo, tal visão é reducionista, pois a expressão pode referir-se a 
práticas imorais diversas, que incluem, mas não se restringem, ao 
comportamento homossexual. Ambos os textos destacam que a 
corrupção moral não é unidimensional, mas envolve uma gama de 
atitudes e ações contrárias à justiça divina, como a violência, o egoísmo e 
o desprezo pela verdade.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

117

Ainda em 2 Pedro, o exemplo de Balaão (Nm 22.21-34), que cede à ga-
nância em busca de benefícios materiais, reforça o paralelo entre imora-
lidade sexual e corrupção motivada por interesses egoístas. Essa inclusão 
sublinha que tanto a busca por ganhos materiais quanto a imoralidade 
sexual são igualmente condenadas diante de um Deus que preza pela 
fidelidade e pureza.

Portanto, verifica-se que o relato da destruição de Sodoma e Gomorra, 
bem como as advertências contra falsos mestres, servem como um 
encerramento teológico desta discussão. Esses textos reafirmam que a 
corrupção moral e a busca egoísta por benefícios materiais estão entre 
as transgressões mais severamente punidas por Deus. Assim, o artigo 
é finalizado destacando que a mensagem das Escrituras transcende a 
condenação de atos isolados, apontando para um compromisso ético 
integral que envolve pureza, justiça e fidelidade em todas as áreas da vida 
cristã.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Este estudo revisitou a narrativa da destruição de Sodoma e Gomorra, 
proposta em Gênesis 19, e argumentou contra a interpretação tradicional 
que associa o juízo divino unicamente à homossexualidade. A análise 
exegética revelou que a destruição das cidades não se deve apenas a 
práticas sexuais, mas a uma série de pecados e transgressões que en-
volveram injustiças sociais, violência, orgulho e falta de hospitalidade. O 
juízo divino foi direcionado a um comportamento coletivo de opressão e 
desprezo pelos valores fundamentais da justiça e da solidariedade.

Neste contexto, o intercurso homossexual descrito em Gênesis 19 deve 
ser entendido não como uma condenação da homossexualidade em si, 
mas como parte de um cenário de extrema degradação moral e social. 
A prática sexual mencionada naquele episódio reflete a violência e a 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

118

tentativa de dominação de um grupo sobre o outro, exemplificando o 
desrespeito pela dignidade humana e pela acolhida dos estrangeiros. 
Dessa forma, o ato de violência sexual contra os visitantes de Ló se insere 
dentro de um padrão maior de transgressões que caracterizavam a socie-
dade de Sodoma.

Assim, o estudo sugere que o juízo de Deus sobre Sodoma e Gomorra foi, 
antes de tudo, uma resposta a uma série de pecados coletivos, nos quais 
a exploração dos vulneráveis, a falta de hospitalidade e a corrupção social 
desempenham papéis centrais. Ao reconsiderar a narrativa à luz de uma 
compreensão mais ampla do pecado em Sodoma, é possível destacar a 
importância de valores como a justiça e a acolhida, que devem nortear a 
convivência humana.

Por fim, a pesquisa aponta para a necessidade de repensar a interpre-
tação tradicional dessas passagens bíblicas, que muitas vezes têm sido 
usadas para justificar discursos de exclusão. A destruição de Sodoma e 
Gomorra deve ser entendida como um alerta sobre os perigos das trans-
gressões sociais e espirituais que comprometem a dignidade humana, 
e não como uma justificativa para marginalizar qualquer grupo, seja ele 
social ou sexualmente. A mensagem das Escrituras, portanto, nos convi-
da a buscar uma sociedade mais justa, acolhedora e respeitosa para com 
todos.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

119

REFERÊNCIAS
BÍBLIA. Português. Bíblia de Jerusalém. Nova edição, revista e amplia-
da. São Paulo: Paulus, 2002.

CORREIO, Edson Santos Silva; CORREIO, Wallas Jefferson Lima. Homo 
eroticus: considerações acerca do conceito de sodomia nos processos 
da Inquisição Portuguesa. Revista Esboços, Florianópolis, v. 23, n. 35, 
p. 265-284, set. 2016. DOI: http://dx.doi.org/10.5007/2175-7976.2016v-
23n35p265.

D’ANGELO, Mary Rose. O medo perfeito expulsa o amor: leitura, cita-
ção e estupro. In: JUNG, Patricia Beattie; CORAY, Joseph Andrew (Orgs.). 
Diversidade sexual e catolicismo: para o desenvolvimento da teologia 
moral. São Paulo: Loyola, 2005. p. 209.

ENGELAGE, Sales Mikael; MASOTTI, Felipe Alves. A homossexualidade 
e o comportamento pecaminoso de Sodoma: uma análise de Gênesis 
18-19. Kerygma, Engenheiro Coelho (SP), v. 18, n. 1, p. e1599, 2023. DOI: 
https://10.19141/1809-2454.kerygma.v18.n1.pe1599.

FOLLADOR, Kellen Jacobsen. Uma linhagem manchada pelo peca-
do: a representação e a estigmatização dos judeus-conversos a 
partir da perspectiva cristã (Castela, 1391-1478). Tese (Doutorado 
em História) – Universidade Federal do Espírito Santo, 330 p., Vitória, 
2016. Disponível em: https://sappg.ufes.br/tese_drupal//tese_5881_
Tese%20de%20Doutorado_Kellen%20Jacobsen%20Follador_vers%E3ofi-
nal.pdf. Acesso em: 19 nov. 2024.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

120

GOMES, Veronica de Jesus. Vício dos clérigos: a sodomia nas ma-
lhas do Tribunal do Santo Ofício de Lisboa. Dissertação (Mestrado 
em História Moderna) – Universidade Federal Fluminense, Instituto de 
Ciências Humanas e Filosofia, Departamento de História, 2010. 225 f. 
Disponível em: https://app.uff.br/riuff/bitstream/handle/1/16886/V%E-
Dcio%20dos%20Cl%E9rigos_%20A%20Sodomia%20Nas%20Malhas%20
Do%20Tribunal%20Do%20Santo%20Of%EDcio%20De%20Lisboa.pdf?-
sequence=1. Acesso em: 1 ago. 2024.

HABOWSKI, Adilson Cristiano; SANTOS, Guilherme Mendes Tomaz. 
Análise hermenêutica nas passagens bíblicas do Antigo Testa-
mento: o paradigma cristão-religioso frente à homossexualidade 
em foco. 2019. Disponível em: https://www.researchgate.net/publica-
tion/334233694_ANALISE_HERMENEUTICA_NAS_PASSAGENS_BI-
BLICAS_DO_ANTIGO_TESTAMENTO_O_PARADIGMA_CRISTAO-RE-
LIGIOSO_FRENTE_A_HOMOSSEXUALIDADE_EM_FOCO. Acesso em: 
16 set. 2024.

KASSA, Friday Sule. Hospitality and its Ironic Inversion in Genesis 
18 & 19: A Theological-Ethical Study. University of Stellenbosch, 2017. 
Dissertação de Mestrado. 345 f. Disponível em: https://scholar.sun.ac.za/
bitstream/handle/10019.1/102851/kassa_hospitality_2017.pdf. Acesso 
em: 21 nov. 2024.

KLAWANS, Jonathan. Impureza ritual e moral na Bíblia hebrai-
ca. Impureza e pecado no judaísmo antigo. Nova Iorque: Oxford 
Academic, 2000. Disponível em: https://doi.org/10.1093/acprof:o-
so/9780195132908.003.0002. Acesso em: 19 nov. 2024.

LIMA, Wallas Jefferson; SILVA, Edson Santos. O escândalo nos proces-
sos de sodomia da Inquisição Portuguesa (1567-1660): abordagens 
e perspectivas. Morrinhos, v. 11, n. 1, e-112207, jan./jun. 2022. REVHIST 
- Revista de História da UEG. DOI: https://doi.org/10.31668/revistaueg.
v11i01.12309.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

121

O’COLLINS, Gerald; FARRUGIA, Mario. A condição humana: criada 
e pecaminosa. Catolicismo: a história do cristianismo católico. 2. ed. 
Oxford: Oxford Academic, 2014. DOI: https://doi.org/10.1093/acprof:o-
so/9780198728184.003.0005. Acesso em: 19 nov. 2024.

ROCHA, Cássio Bruno de Araújo. Masculinidade e homoerotismo no 
Império português seiscentista: as aventuras sodomíticas do Padre 
Frutuoso Álvares, vigário do Matoim. Em Tempos de Histórias (PP-
GHIS/UnB), Brasília, n. 25, p. 231-245, ago.-dez. 2015. DOI:  https://doi.
org/10.26512/emtempos.v0i25.14818.

THE REFORMATION PROJECT. Was homosexuality the sin of Sodom 
and Gomorrah? Disponível em: https://reformationproject.org/was-ho-
mosexuality-the-sin-of-sodom-and-gomorrah/. Acesso em: 19 nov. 2024.

WABYANGA, Robert Kuloba. The destruction of Sodom and Gomorrah 
revisited: Military and political reflections. Old Testament Essays, v. 28, 
n. 3, p. 847-873, 2015. DOI: https://dx.doi.org/10.17159/2312-3621/2015/
v28n3a16.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

UMA ANÁLISE 
EXEGÉTICA E PASTORAL 
DO SALMO 128: A 
CANÇÃO DE SABEDORIA 
QUE REFLETE SOBRE OS 
BENEFÍCIOS DAQUELES 
QUE TEMEM A DEUS
AN EXEGETICAL AND PASTORAL ANALYSIS OF PSALM 128: A SONG OF 
WISDOM REFLECTING ON THE BENEFITS FOR THOSE WHO FEAR GOD

ANÁLISIS EXEGÉTICO Y PASTORAL DEL SALMO 128: UN CÁNTICO DE 
SABIDURÍA QUE REFLEXIONA SOBRE LOS BENEFICIOS PARA QUIENES TEMEN 
A DIOS



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

123

Genilson Rodrigues Araújo1

RESUMO
O objetivo foi desenvolver uma análise exegética e pastoral no Salmo 128. 
Com esse objetivo em mente, descobriu-se que aqueles que temem a Deus e 
andam nos seus caminhos gozam de benefícios, que são bênçãos graciosas 
que refletem na vida profissional, familiar, social e física do crente piedoso. 
O questionamento levantado diz respeito à maneira como o cristão pode 
alcançar o sucesso profissional, familiar e o prestígio social para glória 
de Deus? Constatou-se que em consequência da vida nos ensinamentos 
da palavra de Deus pode-se desfrutar de muitos privilégios. Utilizou-se o 
método hermenêutico de interpretação bíblica, especificamente o histórico 
gramatical e do método dedutivo. Através da abordagem qualitativa e do tipo 
de pesquisa bibliográfica buscou-se, ainda, explicar os resultados obtidos. 
Os referenciais teóricos foram Archer Jr (2012), Osborne (2009), Robertson 
(2019) e Futato (2011). Entendeu-se que todos os tementes a Deus que 
andam ativamente conforme as suas instruções consequentemente, e não 
em razão disso, terão muitos benefícios, que se estendem às mais diversas 
áreas da vida cristã.

Palavras-chave: Benefícios; Sabedoria; Teme a Deus.

INTRODUÇÃO
A crescente busca por base bíblica para assuntos relacionados ao su-
cesso e à prosperidade nas mais diversas áreas da vida justifica uma 
produção científica que responda bíblica e teologicamente aos anseios 
do homem moderno em sua busca desenfreada por sucesso e prosperi-
dade. A palavra de Deus promete vida próspera com contentamento ao 

1	  É mestrando em Teologia  pela Faculdades Batista do Paraná; graduado em teologia pela Faculdade 
Assembleiana de Brasil e pastor nas Assembleias de Deus – Madureira – Goiânia Goiás. E-mail para 
contato: pr.genilson@hotmail.com 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

124

homem que teme a Deus. A pesquisa mostra-se relevante primeiramente 
no âmbito teológico ao apresentar a fundamentação bíblica para a dis-
cussão; em segundo lugar, mostra-se, também, relevante no âmbito social 
por mostrar que é possível ser bem-sucedido dentro dos padrões bíblicos 
cristãos.

O objetivo será desenvolver uma pesquisa exegética e pastoral no Salmo 128, a fim de 
responder satisfatoriamente aos anseios do homem atual por sucesso e prosperidade. 
Pois a pergunta que não quer calar-se é: De que maneira o cristão pode alcançar o 
sucesso profissional, familiar e o prestígio social para glória de Deus? Então, a hipótese 
é que aqueles que temem a Deus alcançam o seu favor nas mais diversas áreas da vida, 
podendo desfrutar de gozo, paz e prosperidade e até mesmo a longevidade.  

O processo metodológico possui confiabilidade. Primeiramente porque se solidifica 
pelo método hermenêutico de interpretação bíblica, o qual apresenta os princípios ou 
as regras para se descobrir à luz do seu contexto histórico e gramatical a intenção do 
autor inspirado pelo Espírito Santo ao escrever o texto (Virkler, 1987, p. 9). No que 
se refere ao método científico propriamente dito, o método utilizado foi o dedutivo, 
o qual parte do geral para o particular (Lakatos; Marconi, 2016, p. 73-74). Quanto à 
abordagem. foi utilizada a qualitativa, a qual foca em determinado assunto e através de 
dados coletados chegam a um posicionamento (Pereira et al., 2018, p. 65). Quanto ao 
tipo foi à bibliográfica e explicativa, que buscou identificar as obras relevantes para a 
discussão e explicar o que foi compreendido (Zambello, 2018, p. 66). 

A fundamentação dos argumentos se dará por meio de obras bibliográficas. No que 
se refere às questões introdutórias, Archer Jr (2012) e Lasor Hubbard; Busch (1999) 
descrevem sobre o processo histórico e a respeito da compilação dos salmos na forma 
como se encontra no Cânon hebraico. Quanto à estruturação e à classificação dos 
salmos de sabedoria Osborne (2009), Silvano (2014) e Dorsey (2024) contribuíram 
grandemente. No que se refere à exegese e à teologia dos salmos de sabedoria, Robert-
son (2019) e Futato (2011) foram significativos. 

O artigo é composto de três capítulos. No primeiro serão analisados o período histó-
rico e a posição dos salmos no Cânon Sagrado, juntamente com as características e 
classificação dos salmos. No segundo serão apresentados o texto hebraico, a tradução 
e uma diagramação estrutural do salmo em análise. No terceiro, serão apresentados os 
resultados da pesquisa estruturados em quatro subtítulos, nos quais apresenta e se ex-
plica o tema ou a ideia principal do Salmo 128 e os quatro argumentos estruturantes.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

125

1 ASPECTOS INTRODUTÓRIOS 
DO SALMO 128
Os salmos cobrem um período de aproximadamente 1.000 (mil) anos. O mais antigo 
seria o 90 (noventa), que remota a 1400 a.C., e o mais tardio seria o 137 (cento e trinta 
e sete), que remonta ao período do exílio, sendo que “nenhuma evidência convincen-
te, porém, é oferecida para atribuir uma data de depois de 500 a.C. a qualquer salmo” 
(Archer Jr, 2012, p. 554). Segundo Archer Jr (2012, p. 553), “desde tempos antigos o 
Saltério parece ter sido dividido em cinco livros, talvez para corresponder aos cinco 
livros da Torá”. Sendo o livro 1: os salmos 1-41; o livro 2: os salmos 42-72; o livro 3: os 
salmos 73-89; o livro 4: os salmos 90-106; o livro 5: os salmos 107-150.  

Percebe-se, então, que o salmo 128 faz parte do livro V do Saltério, que é “uma coletâ-
nea de vários tipos de salmos, de data incerta [...]. Sem dúvida essa compilação foi fei-
ta na época de Esdras e Neemias, quando se levava adiante com vigor a reconstrução 
da vida política e religiosa da segunda comunidade” (Archer, 2012, p. 562). Cada um 
dos cinco livros que compõem o Saltério apresenta características específicas, ainda 
que com algumas ressalvas de salmos isolados dentro dos respectivos livros, conforme 
apresentado por Robertson (2019, p. 69), que os divide por categoria. 

Os escritores de forma unânime atribuem duas categorias ao salmo 128. Sendo uma 
delas “salmo de sabedoria”, conforme a classificação de Stuart; Fee (2011, p. 258), Sil-
vano (2014, p. 87) e Bush; Hubbard; Lasor (1999, p. 477). Mas, para estar nessa catego-
ria o salmo precisa apresentar linguagem e estilo correspondente com a sabedoria do 
Antigo Testamento. Dentre as características mencionam a “intenção óbvia de ensino 
por instrução direta [...] e conter temas de sabedoria, tais como [...] discurso direito, 
trabalho, uso de riquezas e adaptação à estrutura social” (Bush; Hubbard; Lasor, 1999, 
p. 477).

A outra categoria atribuída ao salmo em análise é “cântico de romagem”. Robertson 
(2019, p.7) inclui o salmo 128 entre os 15 salmos (120-134) de romagem, que seriam 
entoados por peregrinos que subiam a Jerusalém ou retornavam do exílio. Furtado 
(2011, p.151) parece unir as duas categorias em uma, classificando-o entre as “canções 
de sabedoria”. Sendo assim, uma categoria não elimina ou prejudica a outra, mas a 
fortalece.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

126

2 ANÁLISE ESTRUTURAL DO 
SALMO 128

O gênero literário possui características que constituem suas formas 
estruturais. A poesia, especificamente os salmos, que são cânticos, tem 
em sua estrutura básica as linhas, que são formadas por colos. Uma 
linha em hebraico corresponde a uma estrofe em português. “A unidade 
básica de um poema, então, é a linha [...]. Quando escrevemos poesia (em 
português), nós agrupamos linhas relacionadas para juntas formarem 
uma estrofe” (Futato, 2011, p. 19, negrito do autor e parênteses  nosso). 
Segundo Osborne (2009, p. 32, 304, 305), “o gênero ou tipo de literatura 
em que se encontra determinada passagem fornece [...] os princípios 
hermenêuticos pelos quais se interpreta o texto”. Ao apresentar os princí-
pios hermenêuticos, o autor apresenta algumas chaves hermenêuticas. A 
primeira chave é considerar o gênero e a segunda os padrões de estrofes. 
Veja o texto da Bíblia Hebraica Stuttgartensia (1997):



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

127

SALMO DE ROMAGEM TEXTO TRADUZIDO

1 Feliz todos que temem 
ao Senhor  
E andam em seus 
caminhos!

1 Linha com 2 colos

2 Do trabalho de tuas 
mãos comerás, 
Tranquilo e feliz:

1 Linha com 2 colos

3 tua esposa será vinha 
virtuosa, 
no coração de tua casa; 
teus filhos, rebentos de 
oliveira, 
ao redor de tua mesa.

1 linha com 4 colos

4 Assim vai ser 
abençoado 
O homem que teme ao 
Senhor,

1 linha com 2 colos

5 Que Senhor te abençoe 
de Sião, 
e verás a prosperidade de 
Jerusalém 
todos os dias de sua vida;

1 linha com 3 colos

6 e verás os filhos de teus 
filhos. 
Paz sobre Israel

1 linha com 2 colos



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

128

1 CONTEXTO HISTÓRICO E 
CULTURAL
Percebe-se que o Salmo 128 (perícope a partir daqui) contém basica-
mente seis linhas, com base no texto hebraico, que são constituídas, 
respectivamente, por colos. Percebe-se que não se trata de uma divisão 
por versículos, pois originalmente no texto hebraico não havia versículos, 
mas linhas e colos. Esta análise é feita com base na estrutura de linhas e 
colos do texto hebraico acompanhada da tradução em português.  

Outro detalhe a ser observado é se a perícope apresenta um padrão na 
sua estrutura. Os hermenêuticos geralmente apresentam em suas obras 
os padrões mais comuns (Futato, 2011, p. 38; Dorsey, 2024, p. 200-22), 
mas não significa que um padrão se aplique a todos os textos da mesma 
natureza sem exceção. Os padrões mais conhecidos são os quiasmos, 
os acrósticos e os lineares. A perícope em análise parece aproximar-se 
mais do padrão linear, cujas ideias são colocadas em ordem decrescente: 
introdução, desenvolvimento e conclusão. No entanto, a perícope apre-
senta características próprias que parecem fugir, ainda que não comple-
tamente,  do padrão linear. 

A diagramação da perícope (Sl 128.1-6) deve considerar o seguinte pa-
drão (próximo do linear) na sua estrutura:

Parte 1: Instrução direta

1.	 Quem teme ao Senhor (ideia central)

A - Do trabalho de tuas mãos comerás, (ideia estruturante)

Tranquilo e feliz: (responde como?)



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

129

B - tua esposa será vinha virtuosa, (ideia estruturante)

no coração de tua casa; (onde?)

C - teus filhos, rebentos de oliveira, (paralelismo reforça a 2ª ideia)

ao redor de tua mesa. (onde?)

Parte 2: Impetração da bênção

1.	 	Quem teme ao Senhor (reforça a ideia central)

A - verás a prosperidade de Jerusalém (ideia estruturante)

todos os dias de sua vida; (quando?)

B - e verás os filhos de teus filhos. (ideia estruturante) (?)

C - [e] paz em Israel (desfecho).

3 MONTE CALVÁRIO: O 3 OS 
RESULTADOS DA ANÁLISE 
EXEGÉTICA E PASTORAL
A análise exegética e pastoral da perícope (Sl128) leva em consideração 
as informações do contexto histórico e literário e, também, da sua estru-
tura. Quanto ao contexto histórico, conforme apresentado nos aspectos 
introdutórios, a perícope em análise trata-se de um cântico de romagem, 
usado pelosperegrinos quando retornavam à Jerusalém nos dias de 
Esdras e Neemias ou quando simplesmente subiam a Jerusalém para 
cultuar ao Senhor. 

Quanto ao gênero ou ao tipo de literatura específica, a perícope em 
estudo deve ser analisada como uma canção de sabedoria ou como um 
salmo de sabedoria. “As canções de sabedoria ensinam como você pode 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

130

praticar a instrução de Deus em muitas áreas da vida” (Futato, 2011, p. 
153). Sendo assim, as canções de sabedoria têm um caráter didático que 
reflete sobre a dimensão social e ética do crente piedoso. E, ainda, às 
instruções de sabedoria têm como finalidade levar a uma reflexão sobre 
a dependência de Deus no labor cotidiano, como no trabalho, na família 
e na sociedade, dentre outras (Osborne 2009, p. 312; Silvano, 2014, p. 87). 

Quanto à estrutura, o salmista apresenta a ideia principal na primeira 
linha (v.1), que são os benefícios de temer a Deus e andar nos seus cami-
nhos; apresenta dois argumentos (tópicos) que sustentam a ideia prin-
cipal na segunda e na terceira linha, respectivamente os benefícios no 
trabalho (v. 2) e os benefícios na família (v. 3); após repetir a ideia central 
na quarta linha ao impetrar a bênção (v. 4), o salmista apresenta na quar-
ta e quinta linha mais dois argumentos (tópicos) que também sustentam 
a ideia central, respectivamente os benefícios na comunidade (v. 5) e os 
benefícios na melhor idade (v. 6).  

Com base no que foi levantado até aqui, pode-se apresentar a tese ou 
a proposição da perícope, a qual se trata de uma reflexão sobre os be-
nefícios de temer a Deus e andar em seus caminhos, começando pelo 
indivíduo (homem cf. aos pronomes tuas e teus), passando pela família 
(marido, filhos e esposa) e culminando na comunidade (Israel). Seguem-
-se, então, a explicação da ideia principal e dos quatro argumentos estru-
turais da perícope que sustentam essa proposição. 

3.1 A IDEIA PRINCIPAL: QUÃO 
ABENÇOADOS SÃO AQUELES QUE 
TEMEM A DEUS
A primeira linha começa com a palavra hebraica “`asher” (יֵרְׁשַ֭א), que co-
mumente é traduzido nas versões (ARA; NVI) das Bíblias em português 
como “bem-aventurado” ou “feliz”. Um dado interessante é que na versão 
inglesa (NIV) a palavra é traduzida por “abençoado” (Blessed). No hebrai-
co essa palavra trata-se de uma interjeição, cuja função é expressar emo-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

131

ções, sensações ou apelos exclamativos (Brown, org. VanGemeren, 2011, 
p. 555). Pode-se acrescentar o verbo “ser” antes dessa palavra (é aben-
çoado) para dar um sentido pretendido. Ao entoar ou fazer o uso dessa 
palavra no contexto de peregrinação o crente podia se sentir e transmitir 
à comunidade a sensação de confiança, de segurança e de dependência 
de Deus. Era como se começasse a canção assim: Quão abençoados são 
aqueles que temem a Deus! Mas pronunciadas com muita confiança. 

Dito isto, o restante da primeira linha mostra quem são abençoados. 
“Todos os que temem ao Senhor” (הָ֑והְי אֵ֣רְי־לָּכ יֵרְׁשַ֭א). Esse é o colo 1 da 
primeira linha do texto hebraico. “E andam em seus caminhos!” (ְךֵ֗לֹהַ֝ה 
 é o colo 2 da primeira linha. Esses dois colos são colocados em (ויָֽכָרְדִּב
algumas versões das Bíblias (Bíblia de Jerusalém) em português parale-
lamente  um ao outro. Esse paralelismo não se trata de uma ideia nova, 
mas completa o sentido ao adicionar ou dar mais detalhe ao que foi dito. 
Nesse caso específico, chama-se atenção para a ideia principal. 

Percebe-se que a palavra-chave do colo 1 é “temente” e a do colo 2 “an-
dar”.  A primeira palavra é um adjetivo, temente (אֵ֣רְי), que está qualifican-
do o termo “todos” (לָּכ). E a segunda palavra é um verbo, andar (ְךֵ֗לֹהַ֝ה), na 
função Qal, que indica uma ação simples em voz ativa. O sentido é que 
todos os tementes ao Senhor andam ativamente conforme as suas ins-
truções e, consequentemente, não em razão disso, terão seus benefícios. 
Depois disso, são apresentados, respectivamente, os benefícios dos que 
temem ao Senhor.

Antes de apresentar os benefícios faz-se necessário refletir sobre as 
implicações pastorais de temer a Deus para o crente atual. Frame (2013, 
p. 337) define o temor ao Senhor da seguinte forma: “o temor do Senhor 
é essencialmente um conceito religioso; refere-se à noção que temos de 
Deus e à nossa atitude de coração e mente que decorre da noção”.  



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

132

3.2 O BENEFÍCIO NA VIDA PESSOAL OU 
PROFISSIONAL
Na segunda linha, especificamente no colo 1, o salmista expressou o 
primeiro benefício dos que temem ao Senhor, que literalmente é “do 
trabalho de tuas mãos quando comer estará feliz” (לֵ֑כאֹת יִּ֣כ ָךיֶּפַּ֭כ ַעיִ֣גְי). O 
israelita piedoso comia literalmente do trabalho das mãos, no sentido 
que o trabalho da maioria era braçal. Nos dias de Abraão a atividade dos 
hebreus era o pastoreio (Gn 13.1-18), que se estende aos dias de José 
e depois continua em Jericó. Mas desde Salomão a Esdras e Neemias 
o comércio também já havia se consolidado em Israel (Merril, 2001, p. 
327). Mas para o salmista o sucesso no trabalho não deve ser visto ape-
nas como uma recompensa do seu labor, de estratégia ou de inteligência, 
mas resultado das bênçãos do Senhor dispensadas aos povos da aliança. 

Os salmos de sabedoria fazem alusão aos acordos ou aliança de Deus na 
Torá (Osborne, 2009, p. 301). Esse princípio foi estabelecido por Deus no 
Monte Sinai quando Deus reafirma a aliança com seu povo escolhido. 
“Agora, pois, se diligentemente ouvirdes a minha voz e guardardes a 
minha aliança, então, sereis a minha propriedade peculiar dentre todos 
os povos; porque toda a terra é minha” (Ex 19.5). Em 1 Pedro (2.9) temos 
uma alusão desse texto de Êxodo, mostrando que Israel e Igreja são 
representados como um único povo de Deus, aqueles que faz parte da 
aliança e goza dos benefícios do Deus da aliança e um desses benefícios 
é “comer do fruto do trabalho” ou seja, a ser profissionalmente realizado. 

Esse mesmo princípio foi reiterado no livro de Deuteronômio. Moisés 
afirma (Dt 28.4) que se os israelitas andassem nos mandamentos do Se-
nhor, benditos seriam os frutos da terra, os frutos das vacas etc. A produ-
tividade da terra em Israel dependia inteiramente de sua obediência ao 
Deus da aliança. Sua obediência aos mandamentos do Senhor resultaria 
em seus benefícios. E esses benefícios estavam ligados diretamente aos 
frutos da terra, ao trabalho das mãos. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

133

E parte dos benefícios dos que temem a Deus é comer do fruto do 
trabalho. O salmista tem em mente um trabalhador rural que trabalha 
duramente com a esperança de obter os resultados de seu trabalho. Esse 
trabalhador depende inteiramente do Senhor e, por isso, espera confiante 
que, no tempo apropriado da colheita, colherá seus frutos. 

Nas palavras dos salmistas, a lei ou os mandamentos de Deus seriam 
uma demonstração de graça, no sentido de que, aqueles que obedecem à 
sua vontade seriam agraciados com a bênção do trabalho, ainda que esse 
homem não tenha direito de exigir isso de Deus, pois a terra é do Senhor.  
Pensando em um contexto urbano, isso implica que os benefícios de uma 
vida em obediência a Deus também são a felicidade e a realização pesso-
al ou profissional. 

No contexto de Israel, ou pelo menos no período de Esdras e Neemias, o 
que essa mensagem significava? Significava quietude, contentamento e 
realização. Significava que aquele israelita que permanecia fiel ao acordo 
ou a aliança, temente a Deus, certamente experimentaria os benefícios 
do Senhor, como colher os frutos do seu trabalho. 

No colo 2, da segunda linha, mostra-se como a bênção do trabalho al-
cança o crente. Traduzida literalmente, a frase ficaria entendida assim: 
“e bem-sucedido serás” (ךָֽל בוֹ֣טְו ָךיֶ֗רְׁשַ֝א). Sendo assim, a palavra “feliz” 
 faz mais sentido incluindo-a na frase anterior já analisada, e não (ךָֽל בוֹ֣ט)
nessa frase. Ainda um detalhe digno de nota: é típico dos salmos de sabe-
doria tratar da prosperidade do justo (cf. Sl 1), e sem dúvida essa é uma 
das temáticas dos salmos de sabedoria. Ao comentar sobre os salmos de 
sabedoria, Osborne (2009, p. 301), afirma que [...] “a prosperidade daque-
le que crê é prometida” nesses salmos, citando o salmo em estudo como 
exemplo disso. A frase “e bem-sucedido serás” não significa ausência de 
dificuldade, mas contentamento durante o labor, o trabalho. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

134

3.3 O BENEFÍCIO DA REALIZAÇÃO 
FAMILIAR
A terceira linha contém quatro colos. É a maior linha da perícope, o que 
levou alguns biblistas a denominar “o salmo da família”. Realmente parece 
ser a intenção do compositor do salmo trazer mais detalhes nessa linha. 
Sendo assim, essa linha parece ser o clímax ou ponto alto da perícope. 
É importante notar que cada linha traz uma ideia. Os colos são os argu-
mentos usados pelo salmista para fortalecer a ideia levantada nas linhas 
correspondentes. Nesse caso, a linha em análise contém os argumentos 
usados pelo salmista acerca dos benefícios dos que temem a Deus no 
âmbito familiar. 

O colo 1 da terceira linha diz literalmente “tua esposa frutificará como 
videira” (֮הָּיִרֹּפ ןֶפֶ֥גְּכ ׀ ָ֤ךְּתְׁשֶא). A tradução do texto nas Bíblias em português 
(ARA; NVI) traz a palavra “frutificar” como adjetivo que qualifica a es-
posa, “tua esposa será como videira frutífera”, mas no texto hebraico se 
tem o verbo frutificar e não um adjetivo. Pensando que a ideia principal 
da perícope é os benefícios dos que temem a Deus, faz sentido a ênfase 
na ação verbal trazendo o sentido de multiplicação ou prosperidade. O 
verbo no Qal2  indica uma ação simples e corriqueira do ato metafórico 
de frutificar para o ato de dar à luz, e a voz ativa indica literalmente frutifi-
car, produzir ativamente. 

 Naquele contexto do Antigo Testamento a mulher que frutificava (dava 
filhos) tinha um valor imenso, sendo a procriação vista como bênção. No 
também cântico de romagem (Sl 127. 3), se diz: “herança do Senhor são 
os filhos; o fruto do ventre, seu galardão (cf. Gn. 122. 28). Sendo assim, a 
procriação estava entre os principais benefícios que o israelita piedoso 
recebia do Senhor, ao ponto, de nessa perícope, ser ricamente enfatizada 

2	 Trata-se da classificação verbal da língua hebraica. Quando um verbo está 
nessa função indica que a ação é simples, diferente das outras ações que podem ser 
intensiva ou reflexiva.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

135

e comparada, de forma metafórica, a videira que dá frutos, devido à tama-
nha importância do fruto da vide na vida econômica de Israel. 

O colo 2 da terceira linha mostra onde ou qual era a posição da mulher 
no lar, que era “no centro ou no coração da casa” (ךֶ֥תיֵ֫ב יֵ֪תְּכְרַיְּב)ָ. A palavra 
hebraica “bê’reketê” (ֵתְּכְרַיְּבי)֪ não é literalmente “coração” ou “centro” 
encontrado nas versões das Bíblias (ARA), mas é metaforicamente em-
pregada para mostrar a importância da mulher que dava filhos “dentro” 
da casa (ךֶ֥תיֵ֫ב)ָ, do lar ou da família.  A poesia não traz somente informa-
ção, mas remete às imagens, ao imaginário e às emoções (Ryken, 2023, p. 
183). Nesse caso, imagina-se o belo, a lindeza da mulher na imagem da 
vide com seus frutos sendo apreciada, valorizada e admirada por todos. 

Na terceira linha há um paralelismo sinônimo, o que indica uma repe-
tição da ideia do colo 2 no colo 3, mas dito de outra maneira. Segundo 
Kaiser Jr (2009, p. 84, parênteses  nosso) “No paralelismo sinonímico, a 
segunda linha (colo no texto hebraico) da forma poética repete a ideia de 
primeira linha sem fazer qualquer adição ou subtração significativa a ela”. 
No texto hebraico em análise, mas especificamente no colo 2, diz: “tua 
esposa frutificará como videira no centro da casa” e no colo 3: “teus filhos 
como rebento de oliveira ao redor da mesa” (םיִ֑תיֵז יֵ֣לִתְׁשִּכָ ךיֶנָּ֭ב). Percebe-se 
que o paralelismo sinonímico é evidente. Os termos paralelos são: 

Esposa Frutos Videira No centro da casa

Filhos Rebentos Oliveira Em redor da mesa

O sentido do paralelismo é a devida ênfase nos benefícios da família 
que teme ao Senhor e anda nos seus caminhos. Costumeiramente, se 
faz distinção entre termos paralelos sinonímicos buscando uma nova 
ideia. Mas fica evidente que essa prática leva à redundância exegética. 
Obviamente, os mesmos valores dados à mulher são dados aos filhos, 
que são frutos dela. Sendo assim, metaforicamente, assim como a videira 
era importante para a economia de Israel, a oliveira também o era. Assim 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

136

como a mulher tem lugar de honra e destaque na família, os filhos tam-
bém. Por isso, o colo 4 não carece de explicação, visto que já foi mostrado 
que o local (valor) dos filhos é o mesmo da mãe: no centro ou ao “redor 
da mesa” (ךֶֽנָחְלֻׁשְל ביִ֗בָ֝ס). Os benefícios não se esgotaram aqui.

3.4 O BENEFÍCIO NA COMUNIDADE
Após entoar os benefícios na família, o salmista repete a ideia central a 
fim de reforçá-la, ao impetrar a bênção na quarta linha. “Assim será aben-
çoado o homem que teme ao Senhor” (׃הָֽוהְי אֵ֣רְי|	  A  .(ןֵ֭כ ־יִכ הֵּ֣נִה רֶבָּ֗ג ְךַרֹ֥בְי
bênção, então, sai do particular para o geral. Na primeira parte a bênção 
reflete sobre o indivíduo, no âmbito profissional e depois sobre a sua casa 
no âmbito familiar. Na segunda parte a bênção reflete sobre a comuni-
dade, mas, também, a partir do indivíduo que teme ao Senhor (homem 
forte, valoroso - רֶבָֽג). 

A impetração da bênção é especificada na linha seguinte (L5), mas pre-
cisamente no colo 1. O sentido da bênção é completado com a seguinte 
frase: “Que o Senhor te abençoe de Sião” (ןוֹּ֥יִּ֫צִמ הָ֗והְי ָ֥ךְכֶרָבְי). A palavra “Sião” 
é associada à bênção em outros lugares do Cânon Sagrado, “porque de lá 
o Senhor ordena a bênção [...]” (Sl 133). Refere-se a um local (Monte Sião) 
alto, de onde melhor se impetraria a bênção sobre toda a nação. 

Na sequência, especificamente no colo 2 da quinta linha, há a seguinte 
frase: “E verás a prosperidade de Jerusalém” (םִָ֑לָׁשוּרְי בוּ֣טְּב הֵאְרּ֭ו). A frase 
começa com um Vaw (ּו)֭ conjuntivo. Trata-se de uma conjunção aditiva, 
cuja função é adicionar mais um benefício ao homem que teme a Deus. 
Desta vez, a bênção se entende à comunidade. Esse homem tem não so-
mente os benefícios da bênção do Senhor na vida profissional e familiar, 
mas também a bênção de viver em uma cidade próspera. 

O texto sagrado, especificamente o Antigo Testamento, enfatiza que a 
prosperidade de Jerusalém, capital de Israel, representante de todas as 
cidades dependia inteiramente da observância de cada líder ou rei aos 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

137

mandamentos (Archer Jr, 2012, p. 355). Essa observância é primeiramen-
te um dever individual, de cada família e também  de toda a comunidade 
representada pelo seu líder, o rei. Antes de cruzar o rio Jordão a nação 
ouviu isso da parte do Senhor: “Se atentamente ouvires a voz do Senhor, 
teu Deus, tendo cuidado de guardar todos os seus mandamentos que 
hoje te ordeno, o Senhor, teu Deus, te exaltará sobre todas as nações da 
terra” (Dt 28:1).

No colo 3 da quinta linha o salmista informa quando ou quanto tempo o 
israelita piedoso gozará dos benefícios. O contexto deixa claro que, sendo 
temente a Deus e procurando andar nos seus caminhos esses benefícios 
são para “todos os dias de sua vida” (ךיֶּֽיַח יֵ֣מְי לֹּ֗֝כ)ָ. Mas deve-se atentar que 
antes da impetração da bênção, há uma condicional nitidamente expres-
sa, desde que “seja temente a Deus”. Os benefícios ainda continuam. 

3.5 O BENEFÍCIO NA MELHOR IDADE 
O último benefício expresso na perícope em análise diz respeito à lon-
gevidade. No colo 1 da sexta linha diz: “E verás os filhos dos seus filhos” 
-é usada para acres ֭(ּו) Mais uma vez a conjunção vaw .ָ(ךיֶ֑נָבְל םיִ֥נָב־הֵֽאְרוּ)
centar mais um benefício aos que temem a Deus. Na perícope, os benefí-
cios refletem na vida profissional, na vida familiar, na comunidade, como 
visto anteriormente e, por último, na melhor idade. 

Além de todos os benefícios mencionados, o israelita piedoso tem como 
bênção da parte do Senhor o privilégio de ver os netos. Obviamente, 
trata-se da promessa de vida longa. À obediência no Cânon veterotesta-
mentário também reflete sobre a longevidade. “Filho meu, não te esque-
ças dos meus ensinos, e o teu coração guarde os meus mandamentos; 
porque eles aumentarão os teus dias e te acrescentarão anos de vida” (Pv 
1.2). 

Um dos efeitos da queda foi a degradação humana, ao ponto de seus 
dias serem abreviados (Gn 6.3). No entanto, a graça de Deus se manifesta 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

138

ao homem caído removendo os efeitos do pecado, não só para a vida 
eterna, mas prolongando os seus dias na terra. Uma evidência dos efeitos 
do pecado, por exemplo, são os vícios, que ceifam  vidas precocemente. 
Diametralmente opostos, são os efeitos da graça, que através dos manda-
mentos do Senhor, que é uma demonstração de sua graça, estabelecem  
limites que vão desde sua jornada de trabalho, exigindo o descanso (Êx 
20.8-11) ao controle na alimentação e do exagero com bebidas alcóolicas 
(Pv 23.20-21).

No colo 2, a última frase da perícope soa como sussurrar de um suspiro 
de alívio do israelita piedoso: “paz sobre Israel”. O Oriente Médio desde os 
tempos de Davi e Salomão foi marcado por guerras intensas. A perícope, 
em estudo, trata-se, então, de um cântico entoado pelos peregrinos devo-
tos que subiam a Jerusalém, local de adoração, agradecendo a Deus pelos 
seus poderosos feitos e, ao mesmo tempo enfatizando, de forma implíci-
ta, a importância de obedecer aos seus mandamentos, tendo como um 
dos muitos benefícios de ser povo seu, a segurança nacional. 

Os dois últimos benefícios ressaltados nessa perícope estão relacio-
nados um ao outro nos textos de sabedoria. “E verás os filhos dos seus 
filhos” (ּךיֶ֑נָבְל םיִ֥נָב־הֵֽאְרו)ָ e “paz sobre Israel” (לֵֽאָרְׂשיִ־לַע םוֹ֗לָׁ֝ש) são termos 
encontrados em muitos dos textos bíblicos, especificamente nos livros 
de sabedoria. A sabedoria divina evoca a obediência e esses os benefícios 
de se viver pautado na sabedoria divina. “Feliz o homem que acha sabe-
doria, [...]. O alongar-se da vida está na sua mão direita, na sua esquerda, 
riquezas e honra. Os seus caminhos são caminhos deliciosos, e todas as 
suas veredas, paz” (Pv. 3:13,16,17). Percebe-se que prosperidade, sucesso, 
vida longa e paz são benefícios do Senhor expressos  principalmente nos 
textos de sabedoria. 

A impetração da bênção no final do salmo é um desfecho (não conclu-
são) das ideias desenvolvidas na primeira parte. Não é conclusivo porque 
a intenção não é fechar ou concluir a ideia apresentada anteriormente, 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

139

mas mostrar que todos os benefícios estão relacionados um ao outro, no 
sentido de que o israelita piedoso goza de todos eles, porque é temente a 
Deus.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Os benefícios do homem que teme a Deus são inúmeros. Obviamente, 
no Salmo 128 (1-6) foram listados apenas alguns deles, os quais refletem 
diretamente nas atividades que envolvem a vida profissional, familiar e 
comunitária do crente temente a Deus. 

A reflexão pode ser estendida à maneira como o cristão exerce sua 
profissão, se relaciona com a família, com a comunidade e até mesmo a 
maneira como cuida de si mesmo. Trata-se nitidamente de combater a 
ganância e o envaidecer do homem moderno. A dependência de Deus é 
algo indispensável aos que foram alcançados pelo evangelho da salvação 
em Cristo Jesus. Reflete-se sobre a importância de confiar em Cristo 
Jesus; de descansar o coração no Senhor, de não andar ansioso quanto ao 
que há de comer ou vestir; de viver uma vida para a glória de Deus. 

O Senhor não é alheio aos desafios da vida profissional. O sucesso não 
depende apenas de habilidades, mas de Deus. As famílias necessitam 
da orientação da palavra de Deus nas tomadas de decisões e de serem 
orientadas através de princípios bíblicos sólidos e serem bênção para a 
comunidade, refletindo o exemplo de Cristo. Deve-se, ainda, buscar opor-
tunidades nos espaços públicos, nas sessões públicas, mas para refletir 
Cristo, para ser o exemplo de Cristo em meio a uma sociedade cujos 
interesses são apenas pessoais e não os da comunidade. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

140

REFERÊNCIAS
ARCHER JR, Gleason L. Panorama do Antigo Testamento. 4. ed. 
Traduzido por Gordon Chown. São Paulo: Vida Nova, 2012.

BIBLE, interlinear. Disponível em: <biblehub.com>. Acesso em 7 out. 
2024.

BÍBLIA, Hebraica. Stuttgartensia. Barueri: SBB, 1997.

BÍBLIA, português; inglês. Estudo Nova versão internacional. São 
Paulo: Editora Vida, 2003.

DORSEY, David A, Estrutura literária do Antigo Testamento: 
comentário de Gênesis a Malaquias. São Paulo: Edições Vida Nova, 
2024. 

FEE, Gordon D.; STUART, Douglas. Entendes o que lês. 3. ed. 
Traduzida por Gordon Chown; Jonas Madureira. São Paulo: Vida 
Nova, 2011.

FRAME, John M. A doutrina da vida Cristã. São Paulo: Cultura 
Cristã, 2013.

 FUTATO, Mark D. Interpretação dos Salmos. São Paulo: Cultura 
Cristã, 2011. 

LAKATOS, Eva Maria; MARCONI, Marina de Andrade. Fundamentos 
de metodologia científica. 7. ed. São Paulo: Atlas, 2016.

LASOR, William Sanford; HUBBARD, David; BUSH, Frederic W. 
Introdução ao Antigo Testamento. 2. ed. Traduzida por Lucy 
Yamakami. São Paulo: Vida Nova, 2002. 

MERRIL, Eugene H. História de Israel no Antigo Testamento. Rio de 
Janeiro, CPAD, 2002. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

141

OSBORNE, Grant R. A espiral hermenêutica. Traduzida por Daniel 
de Oliveira et al. São Paulo: Cultura Cristã, 2009.

PEREIRA, Adriana Soares et al. Metodologia da pesquisa científica. 
Santa Maria: UFSM, 2018.

ROBERTSON, Palmer. Estrutura e teologia dos salmos: uma 
proposta corajosa e estimulante para ler o saltério. São Paulo: Cultura 
Cristã, 2019. 

SILVANO, Zuleica. Introdução à análise poética de textos bíblicos. 
São Paulo: Paulinas, 2014.

VANGEMEREN, Willem A. (org.).  Novo Dicionário Internacional 
de Teologia e Exegese do Antigo Testamento. São Paulo: Cultura 
Cristã, 2011.

VIRKLER, A. Henry. Hermenêutica avançada: princípios e processos 
de interpretação bíblica. Traduzida por Luiz Aparecido Caruso. São 
Paulo: Editora Vida, 1987.

ZAMBELLO, Aline Vanessa Zambello et al. Metodologia da pesquisa 
e do trabalho científico (org.) MAZUCATO, Thiago Mazucato. 
Penápolis: FUNEPE, 2018.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

UNIÃO E SEPARAÇÃO 
CONJUGAL NA BÍBLIA: 
CONTINUIDADE E 
CONTRASTE ENTRE OS 
TESTAMENTOS1

MARRIAGE AND SEPARATION IN THE BIBLE: CONTINUITY AND 
CONTRAST BETWEEN THE TESTAMENTS. 

EL MATRIMONIO Y LA SEPARACIÓN EN LA BIBLIA: CONTINUIDAD Y 
CONTRASTE ENTRE LOS TESTAMENTOS

1	 Este artigo é o trabalho final da pós-graduação em Teologia do Novo Testa-
mento Aplicada pelas Faculdades Batista do Paraná (FABAPAR).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

143

João Carneiro Neto2

RESUMO 
Este artigo apresenta uma perspectiva bíblica sobre união e separação 
conjugal, analisando textos do Antigo e Novo Testamento pelo método 
Histórico-Gramatical. Destaca o desafio que a separação conjugal representa 
para a igreja, que precisa evitar posturas legalistas que afastam os fiéis. A 
influência da sociedade moderna e suas leis amplia a complexidade do 
tema, incluindo fatores como violência e abandono, antes não considerados. 
A pesquisa bibliográfica oferece ferramentas para um aconselhamento 
pastoral eficaz e acolhedor. O objetivo é proporcionar ao leitor uma visão 
bíblica ampla para ministrar a graça e o amor de Deus a quem enfrenta essa 
situação difícil. 

Palavras-chave: União Conjugal; Separação Conjugal; Casamento. Divórcio.

INTRODUÇÃO 
A separação conjugal, antes restrita à sociedade, tornou-se também um 
desafio para as igrejas cristãs, que, no passado adotaram posturas lega-
listas e condenatórias, afastando fiéis. Este estudo propõe uma análise 
bíblica, especialmente neotestamentária, centrada na graça e no amor 
de Deus, para que a igreja lide com o tema de forma mais sensível e 
justa, respeitando os princípios bíblicos. Enquanto antes a separação era 
associada apenas ao adultério, hoje inclui questões como violência física, 
emocional e abandono.

2	  Administrador de Empresas (PUCPR), Especialista em Gestão de Processos, representante comer-
cial, cristão, casado, capelão. Pós-graduado em Teologia do Novo Testamento Aplicada pelas Faculda-
des Batista do Paraná (FABAPAR). Brasil. E-mail: jcarneiron@hotmail.com



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

144

O objetivo é oferecer uma base sólida para líderes e cristãos leigos, am-
pliando a compreensão e promovendo apoio e restauração em vez de 
exclusão, com fundamentação em textos bíblicos e estudos acadêmicos.

1. UNIÃO CONJUGAL, O PLANO 
IDEAL DE DEUS
O plano ideal de Deus para a união conjugal é revelado em Gênesis 2.24, 
com ênfase na união entre um homem e uma mulher como “uma só 
carne”. Embora o texto tenha sido escrito muito tempo após a criação, ele 
apresenta o modelo monogâmico como ideal divino, especialmente para 
Israel, em contraste com os costumes de outras nações. A união conjugal 
é vista como um pacto voluntário, que precede a intimidade sexual e 
envolve compromisso mútuo e espiritual.

Beale e Carson (2014) destacam que esse princípio “instituiu o casamen-
to heterossexual e monogâmico como o mais íntimo dos relacionamen-
tos interpessoais e o único em que a união sexual é correta”, evidenciando 
a intenção divina de unidade e solidariedade no relacionamento.

1.1 A QUEDA DO HOMEM
O ideal de Deus para o casamento, estabelecido no Éden, foi compro-
metido pela queda do homem relatada em Gênesis 3.23, que resultou 
na separação de Deus e na distorção dos propósitos divinos. O pecado 
afetou profundamente todas as áreas da vida, inclusive a união conjugal. 
Como afirma Kenneth E. Hagin (2021), “até Jesus vir redimir a humanida-
de ninguém poderia cumprir o ideal de Deus para o casamento, porque 
o homem, dominado por sua natureza pecaminosa, não tinha a vida de 
Deus”.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

145

Essa realidade gerou dureza de coração (sklerokardia) e levou o ser 
humano a criar regras e costumes para viver em sociedade, afastando-se 
do padrão original do Criador.

1.2 A INSTITUIÇÃO DO CASAMENTO
Com o tempo, a união conjugal deixou de ser apenas um vínculo afetivo 
para se tornar uma instituição formalizada por contrato entre famílias, 
com direitos, deveres e cláusulas, inclusive para o caso de divórcio. No 
contexto bíblico, o casamento envolvia negociações entre as famílias, 
como destaca Roland de Vaux (2004): “especialmente a quantia do 
‘mohar’ (preço da noiva) que o noivo era obrigado a pagar ao pai da 
moça”. Esse sistema visava não apenas consolidar alianças, mas também 
garantir a proteção da mulher em caso de separação.

A instituição do casamento, portanto, unia aspectos legais, econômicos 
e culturais, funcionando como uma forma de segurança social diante da 
fragilidade feminina na sociedade antiga.

1.2.1 A devolução do mohar, o preço pago a noiva

	 A devolução do mohar (preço da noiva) era prevista nos contra-
tos matrimoniais como uma forma de proteção à mulher em caso de 
divórcio. O termo, segundo Esdras C. Bentho (2016), “procede do verbo 
‘mohar’, literalmente, ‘adquirir mediante pagamento’ [...] em caso de di-
vórcio, precisava ser devolvido a ela”. Isso reforçava o caráter contratual 
e econômico do casamento e visava dificultar o repúdio apressado por 
parte do marido.

Roland de Vaux (2004) complementa que, embora o marido pudesse 
repudiar a esposa, ela era protegida por um documento que lhe restituía 
a liberdade. Assim, a devolução do dote funcionava como segurança 
financeira para a mulher após o fim da aliança conjugal.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

146

1.2.2 Casamento com duas mulheres

A poligamia era uma prática tolerada no Antigo Testamento, especial-
mente em casos como infertilidade ou conflito conjugal. Moisés legisla 
sobre essa possibilidade em Deuteronômio 21:15, e exemplos como 
Abraão, Jacó e Davi ilustram esse costume. A prática, embora legal, causa-
va tensões familiares e rebaixava a primeira esposa em dignidade.

 O repúdio sem carta de divórcio era comum, mantendo a mulher presa 
ao marido sem liberdade de se casar novamente. Isso feriu a ética da lei 
mosaica e mais tarde foi entendido como adultério. Duty (2017) escreve 
que, “Casamentos múltiplos eram coisa comum na Palestina. Isto aconte-
cia também entre os judeus que moravam nas cidades do império. Fosse 
uma corte romana ou grega, o divórcio era de fácil obtenção”. Apesar da 
tolerância, a Bíblia reforça que a monogamia reflete o plano original de 
Deus para o casamento.

2 SEPARAÇÃO CONJUGAL, A 
REALIDADE DO HOMEM
O ideal divino para o casamento foi distorcido pela natureza decaída do 
homem, por sua dureza de coração e influências culturais externas. Antes 
de tratar da separação conjugal, é essencial compreender o contexto 
histórico e social enfrentado por Moisés, que atuou como legislador para 
ordenar a conduta do povo de Israel. Segundo o cenário descrito, Moisés 
não proibiu certas práticas, mas as regulou para adequá-las às necessida-
des do povo, influenciado por costumes egípcios e outras culturas. Dessa 
forma, a Lei buscou garantir a obediência a Deus, integrando aspectos 
religiosos, sociais e morais para organizar a sociedade israelita.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

147

2.1 A LEI MOSAICA
A Lei Mosaica, fundamentada nos Dez Mandamentos (Ex 20; Dt 5), 
destaca a proibição do assassinato, adultério e cobiça. O adultério, seve-
ramente punido com a pena de morte segundo Lv 20.10, revela um trata-
mento desigual entre homens e mulheres, refletindo normas patriarcais 
(Daniel-Rops, 2008). A aplicação dessa pena era rara, exigindo provas 
rigorosas (Dück, 2017), e Jesus, no Novo Testamento, demonstrou miseri-
córdia ao tratar o adultério (Jo 8).

 A cobiça inclui a mulher como posse do marido, evidenciando sua posi-
ção social inferior (Vaux, 2004). Jesus, no Sermão do Monte, aprofunda o 
entendimento, focando na intenção do coração, não apenas na letra da 
lei (Mt 5.7).

2.1.1	 A carta de divórcio na Lei Mosaica

Na Lei Mosaica, o divórcio formaliza-se por meio da carta de divórcio 
emitida pelo marido, regulamentada em Dt 24.1-4, que permitia a separa-
ção, sem tornar a mulher adúltera ao casar-se novamente (Carson, 2014) 
e proibia a mulher de retornar ao primeiro marido após o segundo casa-
mento. A expressão “coisa indecente” sugere condutas graves, mas não 
necessariamente adultério (Beale; Carson, 2014). A lei visava proteger a 
mulher, evitando seu repúdio arbitrário e assegurando meios para sua 
subsistência.

O divórcio não era o ideal divino, mas uma concessão à dureza do cora-
ção humano (Mt 19.8). Essa formalidade garantia que a mulher pudesse 
se casar novamente sem ser acusada de adultério, reforçando que o 
casamento era um contrato dissolúvel mediante documento oficial.

Portanto, a instituição da carta de divórcio não trouxe nenhum pesar 
para Deus, tendo em vista a condenação por apedrejamento e morte por 
causa do adultério, em contraste com o mandamento e “não matarás”.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

148

2.1.2	 A carta de divórcio para os Profetas

Nos profetas, a carta de divórcio é usada como metáfora do relaciona-
mento conjugal entre Deus e Israel, simbolizando infidelidade espiritual 
e repúdio devido à idolatria (Is 50.1; Jr 3.1). Deus repudia Israel por suas 
transgressões, mas também oferece reconciliação e perdão, estabele-
cendo nova aliança (Jr 31.31-33). Malaquias critica o repúdio injusto e 
a deslealdade no casamento, entendido como repúdio arbitrário, não o 
divórcio por infidelidade (Ml 2.16). 

Apesar de algumas traduções afirmarem que Deus odeia o divórcio, 
segundo D. A. Carson (2014) contrapõe: “... Essa aparente condenação do 
divórcio parece contradizer a visão mais tolerante em relação ao divórcio, 
apresentada em Dt 24.1-4.

A Bíblia Textual (2021) também reforça esse entendimento: “Porque o 
que aborrece e repudia, diz YHVH Elohim de Israel, cobre suas vestes 
com violência, diz YHVH Tsebaot. Guardai, pois, vosso espírito, e não 
sejais infiéis”. Segundo, ainda D.A. Carson (2014) argumenta: “Além de 
não requerer nenhuma alteração do texto hebraico, essa tradução tem a 
vantagem de ver a pessoa que sente “ódio” como marido que se divorcia, 
e não Deus. O uso dessa linguagem revela o caráter contratual da aliança 
entre Deus e seu povo e destaca a misericórdia divina mesmo diante do 
pecado.

2.1.3 Proibição explícita do divórcio

Na Lei Mosaica, especialmente em Deuteronômio 22.13-19 e 22.22-29, 
há proibições claras contra a separação conjugal injustificada. O marido 
que difama a esposa virgem após o casamento enfrenta punições e não 
pode mandá-la embora, assim como o homem que força uma mulher 
virgem deve recebê-la como esposa e não pode repudiá-la. Jay E. Adams 
(2012) destaca que essas penalidades indicam o reconhecimento divino 
da possibilidade de divórcio legítimo, mas com restrições severas.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

149

No retorno do exílio, em Esdras 10, o repúdio de mulheres estrangeiras 
ilustra a restauração da lei matrimonial israelita, sem necessidade de 
carta de divórcio, devido à irregularidade das uniões. Isso demonstra que 
a legislação matrimonial tinha caráter específico para Israel e não deve 
ser aplicada indiscriminadamente fora desse contexto.

3 CASAMENTO, REPÚDIO E 
CARTA DE DIVÓRCIO NO NOVO 
TESTAMENTO
No Novo Testamento, o casamento e o divórcio são tratados sob a ótica 
da Nova Aliança, estabelecida por Jesus Cristo através de sua obra na 
cruz. Apesar disso, Jesus considerava o contexto cultural e legal judaico 
da época, no qual o casamento era visto como um contrato e a mulher 
como posse do marido, podendo divorciar-se por vários motivos, legais 
ou não. 

O divórcio era formalizado por uma carta, liberando ambas as partes 
para novos casamentos, ou simplesmente repudiando a esposa, que fica-
va subordinada a uma nova esposa, em contextos polígamos. A proibição 
do segundo casamento ou sua associação com adultério não eram com-
preendidas pelos judeus, pois seguiam a Lei Mosaica vigente há séculos.

Esse cenário fundamenta a abordagem dos Evangelhos Sinóticos sobre o 
tema, iniciando-se pela história de José e Maria, pais de Jesus (adaptado 
de Dück, 2017).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

150

3.1 JOSÉ E MARIA
A história de José e Maria ilustra a cultura judaica do noivado como 
um compromisso formal semelhante ao casamento, que só poderia ser 
dissolvido por carta de divórcio (Mt 1.18-25). Antes da consumação do 
casamento, qualquer relação sexual fora desse vínculo era considerada 
adultério, punível com a morte segundo a Lei Mosaica. José, homem 
justo, planejou repudiar Maria secretamente para poupá-la da vergonha 
pública, utilizando um divórcio sem testemunhas, conforme a prática, 
também possível, da época. 

Esse “divórcio secreto” era uma misericórdia para proteger a esposa acu-
sada de adultério da exposição. O noivado envolvia direitos e obrigações 
similares ao casamento, e só podia ser rompido pela morte ou divórcio. 
Caso a noiva não fosse virgem, o noivo podia romper o compromisso 
sem cometer o de adultério. Essa situação mostra como o divórcio era 
regulado e culturalmente aceito na sociedade judaica do primeiro século 
(adaptado de Dück, 2017; Adams, 2012; Carson, 2014).

3.2 DEIXAR MULHER, FILHOS, POR CAUSA 
DO REINO DE DEUS
	 Nos Evangelhos Sinóticos, Jesus ensina que deixar mulher, os filhos 
ou bens por causa do Reino de Deus implica renúncia e sacrifício. A 
palavra grega usada é Άφίημι, significa “deixar”, e pode indicar abandono 
temporário, não rompimento definitivo da união conjugal, mas também 
o repúdio ou divórcio.

Comentários bíblicos ressaltam que tal renúncia é relacionada ao minis-
tério itinerante, e não à dissolução do casamento. Paulo também reco-
nhece a possibilidade de separação se o descrente quiser se afastar (1 Co 
7.15), e ele próprio, sendo fariseu e possivelmente casado, experimentou 
essa renúncia em seu relacionamento conjugal.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

151

3.3 REPÚDIO E CARTA DE DIVÓRCIO NOS 
EVANGELHOS SINÓTICOS
Nos Evangelhos Sinóticos, o repúdio e a carta de divórcio são temas 
tratados à luz da Nova Aliança, refletindo os costumes judaicos da época. 
O divórcio era permitido, mas Jesus restringiu sua justificativa principal 
ao adultério (Mt 5.31-32; 19.3-9). Enquanto a escola de Hillel permitia o 
divórcio por qualquer motivo, a escola de Shammai o limitava ao caso 
de infidelidade conjugal. Jesus reafirma o ideal original da união matri-
monial, remetendo ao princípio da criação em Gênesis 2.24 (Mc 10.6-9). 
Precisamos destacar que o diálogo era sobre o repudio (separação sem 
a carta de divórcio) e não sobre a carta de divórcio, que já fazia parte da 
cultura judaica.

A diferença entre “repudiar” (apoluo) e “divorciar” (apostasion) no grego 
revela que a mera rejeição sem carta formal não dissolvia o casamento, 
tornando o novo casamento adultério (Lc 16.18). Assim, a carta de divór-
cio era essencial para legitimar um novo matrimônio.

D. A. Carson destaca que a permissão mosaica era uma concessão de-
vido à dureza do coração humano, e não o ideal divino (Carson, 2014). 
Beale e Carson (2014) enfatizam que o divórcio por adultério representa 
o rompimento dos votos matrimoniais e a restauração do plano original 
de Deus para o casamento. 

Por fim, Arthur W. Dück (2018) ressalta a importância do certificado 
formal (get) para proteger os direitos da mulher e evitar a injustiça do 
repúdio sem causa. Em suma, o ensino de Jesus buscava preservar a 
fidelidade conjugal e proteger a dignidade da mulher, trazendo uma visão 
ética mais rigorosa em relação ao divórcio.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

152

3.4 SEPARAÇÃO CONJUGAL NA VISÃO DE 
PAULO
Para finalizar o artigo, é necessário compreender como o apóstolo Paulo 
tratou o assunto da separação conjugal em suas cartas às igrejas gentí-
licas. Assim como Moisés precisou legislar para o povo de Israel, Paulo 
precisou pastorear as igrejas da Ásia, consideradas gentílicas, cuja cultura 
e costumes eram diferentes dos judeus, apesar de haver nelas alguns 
judeus.

O encontro com Jesus mudou a vida de Paulo, que considerou toda a 
bagagem religiosa judia como perda para seguir nesse novo e vivo ca-
minho. Por causa disso, não impôs nenhum peso da lei sobre os gentios, 
como circuncisão, sacrifício, dízimo, festas, comidas e direitos do homem 
em repudiar e se divorciar da mulher; ao contrário, combatia os judeus 
convertidos ao evangelho da graça que insistiam na manutenção desses 
costumes religiosos.

3.4.1 A mulher que está sujeita ao marido, enquanto ele 
viver

Paulo, em Romanos 7.1-4, utiliza a analogia do casamento para ilustrar 
a transição da antiga lei mosaica para a nova lei do Espírito em Cristo, 
ressaltando que, para viver no novo caminho, é necessário “morrer” para 
a antiga lei. O texto não trata diretamente da indissolubilidade do casa-
mento, nem proíbe, de forma absoluta, a separação conjugal. Conforme 
Guy Duty (2017), a lei geral do casamento determina a submissão da 
mulher ao marido, mas há exceções, como o abandono (1 Co 7.15) e o 
adultério (Mt 19:9).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

153

D. A. Carson (2014) reforça que a morte rompe o vínculo com a lei, per-
mitindo uma nova união. Além disso, a lei romana da época era rigorosa, 
permitindo até a pena de morte em casos de adultério, o que demonstra 
o contexto cultural severo em que os textos foram escritos (Bentho, 
2016).

3.4.2 Questões acerca do casamento em Coríntios 7

O capítulo 7 da primeira carta aos Coríntios é considerado a principal 
orientação de Paulo sobre o casamento, pois responde a dúvidas es-
pecíficas dos membros da igreja (1 Co 7.1). Paulo menciona uma crise 
econômica e escassez de alimentos que afetava Corinto, o que influen-
ciava  suas orientações sobre o casamento, como observa Carson (2014). 
Corinto, uma cidade portuária e culturalmente diversa, era marcada pela 
imoralidade sexual ligada à adoração a deuses como Apolo e Afrodite, o 
que impactava a comunidade cristã local.

Essa realidade contextualiza as instruções paulinas, que abordam dife-
rentes situações conjugais e estados civis dos crentes. A complexidade do 
capítulo exige uma análise detalhada, para compreender plenamente o 
ensino de Paulo sobre o matrimônio nessa igreja.

3.4.3 Entregar o corpo, dever conjugal

Nos versículos 1 a 5 de 1 Coríntios 7, Paulo defende o casamento mono-
gâmico, onde cada homem deve ter sua esposa e cada mulher seu ma-
rido, reforçando a exclusividade conjugal (NAA, 2017). Ele enfatiza que 
os cônjuges não devem privar-se um do outro do convívio íntimo, exceto 
por mútuo consentimento e por curto período, para evitar tentações e 
imoralidades. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

154

A orientação visa prevenir fornicação e situações que possam gerar 
acusações de assédio moral, emocional ou sexual. Paulo não exclui os 
que estejam em segundos casamentos, alinhando-se ao ensino em 1 
Timóteo 3.2, que reconhece essa possibilidade. Assim, o dever conjugal é 
considerado como um compromisso de respeito e fidelidade dentro do 
matrimônio.

3.4.4 Fossem como eu

Nos versículos 6 a 9 de 1 Coríntios 7, Paulo expressa sua preferência pelo 
estado de solteiro ou viúvo, sugerindo que seria melhor permanecer 
assim, caso possível. Contudo, ele reconhece que cada pessoa recebe um 
dom diferente de Deus, e, para aqueles que não conseguem controlar 
seus desejos, o casamento é recomendado como solução (NAA, 2017). 

Paulo se apresenta como livre de vínculos conjugais, possivelmente por 
ter abandonado uma esposa incrédula para dedicar-se plenamente ao 
ministério, conforme alguns teólogos sugerem. Esse posicionamento 
reforça a ideia de que a vocação ao evangelho pode demandar renúncias 
pessoais, remetendo às palavras de Jesus em Lucas 18.29 sobre renúncias 
feitas por amor ao Reino.

3.4.5 Aos casados, ordeno

Em 1 Coríntios 7.10-11, Paulo ordena que a mulher não se separe do 
marido, e caso se separe, permaneça solteira ou se reconcilie, enquanto 
o marido não deve abandonar a mulher (NAA, 2017). A palavra grega 
usada para “separar” indica afastamento sem divórcio formal, enquanto 
a palavra usada para o marido expressa um rompimento mais forte, 
podendo incluir abandono ou divórcio. Paulo enfatiza que o casamento 
cristão deve viver sob a lei do amor (Kenneth E. Hagin, 2021).

Guy Duty (2017) destaca que Paulo não reconhece divórcios obtidos 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

155

facilmente conforme a lei grega, e que não está tratando especificamente 
do divórcio por adultério. A instrução visa preservar a união matrimonial, 
mesmo diante de separações injustas ou incompatibilidades.

3.4.6 Aos casais descrentes, digo eu

Paulo orienta que os cristãos casados com descrentes não devem se 
separar, pois o casamento é uma dádiva de Deus para toda a humani-
dade (Gn 2.21-24), e a convivência pode santificar o cônjuge não crente 
(Carson, 2014). Caso o não crente quiser se separar, Paulo permite a 
separação, liberando o cristão da obrigação matrimonial (1 Cor 7.15). 

Esse divórcio por abandono não sujeita o cristão a escravidão ou servi-
dão, pois Deus chama à paz. Nas regiões greco-romanas, as mulheres 
podiam divorciar-se facilmente, inclusive se o marido fosse cristão. Guy 
Duty (2017) destaca que o cônjuge cristão abandonado é inocente e 
pode casar-se novamente, sem esperar reconciliação. Jay E. Adams 
(2012) enfatiza que abandonar o parceiro é quebrar a aliança matrimo-
nial.

3.4.7 Permaneça como está

Paulo orienta os cristãos a permanecerem na condição em que foram 
chamados, seja circuncidado ou não, sem preocupação em mudar seu 
status, mas preservando os mandamentos de Deus (1 Cor 7.17-20). No 
caso dos escravos, a liberdade é desejável, porém, a verdadeira liberdade 
é ser escravo de Cristo. O foco não está na situação social, mas na fideli-
dade a Deus em qualquer circunstância. 

Paulo conclui que cada um deve seguir sua vocação pessoal e espiritual, 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

156

mantendo-se firme em sua condição atual diante de Deus. Essa instrução 
reforça a importância da perseverança e da santidade, independente do 
status social.

3.4.8 Angustiosa situação presente

Paulo, no contexto da escassez e do “tempo curto” presente em Corinto, 
aconselha que os solteiros e noivos permaneçam em sua condição atual, 
para evitar angústias desnecessárias (1 Cor 7.25-26, NAA 2017). Ele 
reconhece que o casamento não é pecado, mesmo para os divorciados 
que se casam novamente, mas adverte sobre as dificuldades que isso 
pode trazer (v. 27-28).

Segundo N. T. Wright (2024), no que diz respeito ao versículo 27, traduz: 
“Você está unido a uma esposa? Não tente dissolver o casamento. Você 
teve o seu casamento dissolvido? Não procure outra esposa”. Por que 
é importante a análise desse versículo? Por causa do versículo 28 que 
diz: Mas, se você se casar, não estará pecando. E também, se a virgem se 
casar, não estará pecando. Ainda assim, tais pessoas sofrerão angústia na 
carne, e eu gostaria de poupar vocês disso”.

A liberdade após o divórcio é enfatizada, e Paulo não exige reconciliação 
obrigatória, priorizando a paz e a vida espiritual (Guy Duty, 2017). Tam-
bém instrui que a mulher está ligada ao marido enquanto ele vive, po-
dendo casar-se de novo somente se o marido falecer, e o novo casamento 
seja “no Senhor” (v. 39-40). A orientação geral é pautada na lei do amor, 
visando a paz e a estabilidade espiritual em tempos difíceis (K. E. Hagin, 
2021).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

157

4 UNIÃO CONJUGAL, 
SEPARAÇÃO E SEGUNDO 
CASAMENTO NOS TEMPOS 
ATUAIS
À luz das passagens bíblicas analisadas e dos comentários de teólogos 
respeitados que abordam o tema com profundidade e coerência, pro-
pomos iniciar a reflexão sobre os desafios enfrentados pela igreja e seus 
líderes pastorais ao lidarem com questões relacionadas à união conjugal, 
à separação e ao segundo casamento na contemporaneidade.

4.1 UNIÃO CONJUGAL
A união conjugal representa a vontade de Deus para o homem e a mu-
lher, unindo-os em famílias que refletem Sua presença e graça no mundo. 
O casamento, embora não seja um ato divino em si, carrega propósitos 
sagrados e se constitui como um compromisso “até que a morte os sepa-
re”. 

A base dessa união é o amor e o companheirismo, fundamentados na 
paciência e na esperança expressas em 1 Coríntios 13.4-7. Portanto, os 
casais que temem a Deus são chamados a preservar a vontade divina por 
meio do amor, perdão, alegria e reconciliação, cultivando a união conju-
gal até o fim da vida, ou até que apenas a morte os separe.

4.2 SEPARAÇÃO CONJUGAL
A separação conjugal, embora não seja desejada no plano de Deus, é 
uma realidade que Ele conhece e para a qual oferece graça. A obra da 
Cruz abrange o perdão para todas as situações, incluindo separação, 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

158

adultério, imoralidade, abusos e violência, refletindo a dureza do coração 
humano. No Novo Testamento, a separação é permitida em casos especí-
ficos: por amor ao Evangelho quando o casamento impede a obediência 
a Deus; por adultério; por abandono do cônjuge; e em situações de risco 
à vida, especialmente diante da violência contra a mulher.

      A separação por mera incompatibilidade não é autorizada, conforme 
o ensino de Jesus, que só admite a dissolução do casamento quando a 
união é quebrada por motivos sérios. Antônio Junior (2022) ressalta que 
a decisão pelo divórcio é pessoal e depende da conduta dos envolvidos, e 
embora Deus se entristeça com a quebra da aliança, Ele nunca abandona 
Seus filhos.

4.2.1 O que devemos discernir em uma separação

O discernimento em uma separação conjugal vai além das quatro situ-
ações citadas anteriormente. É fundamental reconhecer o impacto da 
dureza do coração e entender que não se deve insistir em um casamento 
marcado por violência moral, sexual ou física. A união não pode ser 
ameaça à vida ou à segurança de nenhum dos cônjuges, nem pode privar 
alguém das necessidades básicas. Famílias não devem conviver em am-
bientes agressivos, e nenhum cônjuge deve tolerar que seus filhos sofram 
violência. 

A violência doméstica legitima a libertação da vítima do vínculo conjugal 
opressor. Casos extremos mostram que mulheres, mesmo aconselhadas 
a retornar pelo pastor, acabaram morrendo em poucos dias. Portanto, 
a separação, embora radical, pode ser necessária diante de problemas 
matrimoniais insuperáveis.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

159

4.2.2 O que não devemos fazer

No debate sobre separação conjugal, não é correto basear-se em um 
único versículo para formar uma doutrina absoluta. Muitos pastores afir-
mam posições rígidas, como: o divórcio é proibido ou permitido apenas 
em caso de adultério; os divorciados não podem casar-se novamente 
nem exercer ministérios; quem casa novamente vive em adultério; e que 
o divórcio seria uma desgraça que marca para sempre a família. Entre-
tanto, o divórcio é apenas um documento que formaliza o fim da união, 
enquanto o pecado está na dureza do coração que leva à separação.

Essas crenças distorcem a graça de Deus, que oferece perdão e restau-
ração mesmo após a queda do homem no Éden. Portanto, essas ideias 
precisam ser revistas à luz do conhecimento bíblico completo e da mise-
ricórdia divina.

4.2.3 O segundo casamento

No Novo Testamento, não há proibição explícita para o segundo casa-
mento, embora haja restrições implícitas. Paulo orienta em 1 Coríntios 
7 que a mulher separada permaneça solteira ou se reconcilie com o 
marido, sem detalhar motivos da separação. Jesus, em Mateus 19, ensina 
que casar-se com alguém repudiado sem a carta de divórcio, configura 
adultério.

Muitas situações culturais de união sem divórcio legal/formal confi-
guram pecado. Deuteronômio 24 e João 4 ilustram o reconhecimento 
bíblico sobre múltiplos casamentos, e Jay E. Adams (2012) esclarece que 
a Bíblia não proíbe o novo casamento após divórcio, exceto para sacerdo-
tes (Ez. 44.22). Quem se divorciou legalmente está liberado para casar-se 
novamente, preferencialmente “no Senhor”. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

160

Jay E. Adams (2012), adverte contra julgamentos legalistas que revivem 
mágoas e destaca a misericórdia de Cristo, que não mantém a culpa 
contra o pecador (João 8:7-11).

4.2.4 O perdão para os adúlteros

O perdão para adúlteros está disponível pelo sangue de Jesus, que puri-
fica todo pecado (1 João 1.7,9, NAA 2017). Paulo reconhece que, embora 
os Coríntios fossem praticantes de pecados como o adultério, foram 
lavados, santificados e justificados em Cristo (1 Co 6.9-11, ACF 2011). 
Jay E. Adams (2012) afirma que há vida após o divórcio, desde que ao 
lado de Cristo, e que não há proibição bíblica para que a parte culpada do 
divórcio se case novamente.

Wilbur N. Pickering (2001) destaca que a Bíblia fala em “cometer adulté-
rio”, não em “viver em adultério”, e que segundas uniões, mesmo iniciadas 
por pecado, podem ser reconhecidas e abençoadas por Deus, como nos 
exemplos de Perez, Raabe e Davi com Bate-Seba. A igreja deve acolher e 
perdoar irmãos em situações conjugais difíceis, sem impor julgamentos, 
pois o Espírito Santo é quem opera a graça e o perdão. Somente o pecado 
contra o Espírito Santo não é perdoado.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

161

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
Este artigo procurou explorar a união e a separação conjugal à luz das 
Escrituras, destacando a complexidade do tema no contexto contempo-
râneo. Ao longo do artigo, ficou claro que, embora os princípios funda-
mentais sobre o casamento sejam imutáveis, as questões relacionadas à 
separação conjugal têm se tornado mais desafiadoras devido à realidade 
social e às novas circunstâncias vividas pelos casais.

A abordagem bíblica, que inicialmente enfoca o adultério como razão 
para a separação, evoluiu para considerar também fatores como violên-
cia doméstica, abuso psicológico e abandono, questões cada vez mais 
relevantes no mundo atual.

O papel da igreja diante dessa questão é central. O estudo mostrou que, 
embora a separação deva ser vista com seriedade e como um último 
recurso, a postura pastoral precisa ser sensível e acolhedora, evitando 
abordagens legalistas ou condenatórias. O verdadeiro desafio está em 
como equilibrar a fidelidade aos ensinamentos bíblicos com as reali-
dades complexas que muitos casais enfrentam, oferecendo, ao mesmo 
tempo, apoio e orientação prática.

É importante que, como comunidade cristã, busquemos um entendi-
mento mais profundo e uma aplicação mais amorosa dos princípios 
bíblicos, sem perder de vista as necessidades emocionais e espirituais 
das pessoas que enfrentam dificuldades conjugais. Esse artigo revelou a 
necessidade urgente de um aconselhamento mais eficaz, que não apenas 
ofereça respostas, mas também um espaço de acolhimento e restauração 
para aqueles que enfrentam dificuldades no casamento.

Por fim, este artigo aponta para a importância de um diálogo contínuo 
sobre o tema, a fim de que a igreja seja um agente de cura, mantendo-se 
fiel aos princípios divinos e, ao mesmo tempo, sendo sensível às dificul-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

162

dades do contexto moderno. Futuras investigações poderão aprofundar 
essas questões, fornecendo mais ferramentas para o aconselhamento 
pastoral e ajudando a igreja a lidar de forma mais eficaz com os desafios 
contemporâneos relativos ao casamento e à separação.

REFERÊNCIAS 
ADAMS, Jay E. Casamento, divórcio e o novo casamento na Bíblia. 
São Paulo: Publicações Evangélicas Selecionadas (PES), 2012.

BEALE, GK; CARSON, DA. Comentário do uso do Antigo 
Testamento no Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2014.

BENTHO, Esdras C. A família no Antigo Testamento. Rio de Janeiro: 
Vasa Publicadora das Assembleias de Deus, 2016.

BÍBLIA. Bíblia de Estudo Nova Almeida Atualizada. São Paulo: 
Sociedade Bíblica do Brasil, 2017 (NAA).

BÍBLIA. King James 1611: com Estudo Holman Rio de Janeiro: BV 
Films Editora, 2021 (BKJ).

CARSON, D.A. Comentário Bíblico Vida Nova. São Paulo: Vida 
Nova, 2014.

CARVALHO, ER Quando o vínculo se rompe: separação, divorcio e 
novo casamento. Viçosa: Ultimato, 2000.

DÜCK, Arthur W. Divórcio e novo casamento no NT: período 
intertestamentário, Marcos 10.2-12 e Lucas 16.18. Revista Batista 
Pioneira, 2018.

DÜCK, Arthur W. Divórcio e novo casamento no AT: uma análise 
dos outros textos relevantes. Via Teológica, 2017.

DUTY, Guy. Divórcio e novo casamento. Paraná: Editora Betania, 
2017.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

163

GINGRICH, F. Wilbur. Léxico do Novo Testamento: Grego-
Português. São Paulo: Editora Vida Nova, 1984.

HAGIN, Kenneth E. Casamento, divórcio e novo casamento. 
Campina Grande: Rhema Brasil Publicação, 2021.

JUNIOR, Pr. Antônio. O que a igreja não te conta sobre o divórcio e 
novo casamento. 1.ed. São Sebastião do Paraiso, MG: Ed. do Autor, 
2022.

PICKERING, Wilbur (Gilberto) Norman. Divórcio e novo casamento. 
Brasília, 2001.

VAUX, Roland de. Instituições de Israel no Antigo Testamento. São 
Paulo: Vida Nova, 2004.

WRIGHT, N. T. Novo Testamento para todos. Rio de Janeiro: Thomas 
Nelson, 2024.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

A INFLUÊNCIA DO 
EVANGELISMO URBANO 
NA TRANSFORMAÇÃO 
ESTRUTURAL E 
RELACIONAL DA 
SOCIEDADE
THE INFLUENCE OF URBAN EVANGELISM ON STRUCTURAL AND 
RELATIONAL TRANSFORMATION OF SOCIETY

LA INFLUENCIA DEL EVANGELISMO URBANO EN LA TRANSFORMACIÓN 
ESTRUCTURAL Y RELACIONAL DE LA SOCIEDAD



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

165

Hannelore Eidam Hasse1

RESUMO 
A proposta do artigo é descrever como o evangelismo urbano exerce 
influência transformacional em uma sociedade líquida e efêmera. O cerne 
desse cenário se dá no processo de êxodo rural, que passou a ser mais intenso 
no século XVIII, com o início da Revolução Industrial, o mesmo período da 
história em que começaram a se organizar as vilas operárias. A partir disso, o 
crescimento desordenado das cidades cria um ambiente problemático que 
molda os padrões da sociedade urbana nos séculos seguintes. Nesse viés, 
a problemática que conduz a reflexão é: como o evangelismo urbano pode 
causar uma transformação real em uma sociedade volátil e instável? E ainda, 
qual a responsabilidade evangelística do cristão diante desse cenário? Dessa 
forma, é preciso entender como o processo evangelístico ocorre na sociedade 
e de que maneira ele impacta as estruturas sociais e relacionais presentes. 
Assim, por meio do método de pesquisa bibliográfica e de uma abordagem 
qualitativa, conclui-se que o papel do cristão é proclamar o evangelho nas 
cidades visando tornar Cristo conhecido de tal forma que hajam mudanças 
de vida e formação de cidadãos sérios e relevantes no bem-estar urbano, para 
que o modo de vida atual possa retornar à convivência segundo aquilo que 
mostra a Palavra de Deus.  

Palavras-chave: evangelismo urbano; sociedade líquida; transformação 
social.

1	  Aluna do Bacharelado em Teologia Presencial da FABAPAR. Brasil. E-mail para contato: hannelore-
eidamhasse@gmail.com



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

166

INTRODUÇÃO 
O evangelismo é parte integrante do processo de formação de discípulos, 
o qual constitui um comissionamento direto de Jesus, deixando claro que 
o papel do cristão é proclamar as boas-novas de maneira efetiva. Diante 
disso, para comunicar satisfatoriamente a mensagem do evangelho, é ne-
cessário conhecer a realidade vivida pelo público-alvo da evangelização.

A cultura presente na sociedade fundamenta-se em ideais, em geral, dis-
tantes dos princípios bíblicos, tornando-se um obstáculo para a pregação 
do evangelho, que se baseia na renúncia dos próprios desejos e em uma 
vida submissa a um Deus invisível. Nesse contexto, percebe-se o contras-
te existente e marcado pela superficialidade que impregna o modo de 
vida, conduzindo a uma existência supérflua e dificultando o processo de 
evangelização.

Um evangelho verdadeiramente aceito precisa refletir uma mudança de 
postura, viver em oposição aos valores propagados pelo mundo. Sendo 
assim, como o evangelismo urbano pode causar uma transformação real 
em uma sociedade volátil e instável? E ainda, qual a responsabilidade 
evangelística do cristão diante desse cenário? Em um contexto de inver-
são de valores, a verdade plena revelada na Palavra de Deus apresenta-se 
como o único caminho capaz de conduzir os homens a uma estrutura 
social mais justa e compassiva.

É, expressamente, necessário tornar claro aos cristãos a responsabilidade 
que seguir a Jesus implica, no sentido de confrontar os cristãos diante da 
negligência quanto ao cuidado com aqueles que vivem em áreas urba-
nizadas, especialmente em situação de vulnerabilidade. Diante disso, é 
objetivo deste artigo explicar as estruturas sociais, o processo transfor-
macional e o papel da evangelização urbana nessa realidade. Conceitos 
esses, que serão essenciais para desenvolver a ideia proposta.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

167

Para conduzir essa reflexão, utiliza-se uma abordagem bibliográfica 
descritiva, de caráter qualitativo. Bibliográfica, por apoiar-se em materiais 
teóricos que fundamentam a construção dos argumentos; descritiva, por 
buscar a exposição de ideias e pesquisas; e qualitativa, por visar à análise 
interpretativa dos argumentos apresentados.

1 FUNDAÇÃO ESTRUTURAL DA 
VIDA SOCIAL 
Para conhecer as estruturas que movem a sociedade no meio urbano, é 
essencial saber que  são fruto de um denso processo de industrialização 
e massificação dos bens de consumo, cenário perceptível com clareza 
no surgimento do American way of life, no século XX. O incentivo ao 
consumo moldou não apenas a economia, mas também o modo como 
as pessoas passaram a se comportar nos ambientes e nas relações esta-
belecidas.

A primeira Revolução Industrial, iniciada por volta de 1760, marca o 
princípio da sociedade empresarial e o cerne do desenvolvimento do que 
o filósofo Byung-Chul Han descreve como “sociedade do desempenho” 
(2015, p. 23). A saber, a realidade de pessoas que não sabem lidar com o 
tédio nem com a submissão. A ideia de autogerenciamento total, em que 
o valor do indivíduo é  definido por meio do nível de poder que obtém a 
partir de seu desempenho.

No decorrer da história, a sociedade passou a ser cada vez mais super-
ficial em suas relações, fenômeno que Bauman (2001, p. 42) descreve 
como “sociedade líquida”. Suas características baseiam-se na volatilidade 
e instabilidade das relações, que são vistas como uma espécie de pro-
duto, ou como afirma o autor: “Na falta de segurança de longo prazo, a 
‘satisfação instantânea’ parece uma estratégia razoável” (Bauman, 2001, 
p. 184). 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

168

Além da efemeridade das relações, outro aspecto importante da moder-
nidade líquida é a individualidade. A competitividade gerada pela socie-
dade do consumo estabelece uma espécie de corrida, em que todos estão 
competindo entre si. Então, se comprar significa sair na frente, as pessoas 
farão isso onde quer que estejam (Bauman, 2001, p. 42), fomentando, 
assim, o distanciamento social. 

Para além da sociedade, o padrão começa a afetar os comportamentos 
dos cristãos, que refletem não mais um evangelho essencialmente rela-
cional (Phillips, 2008, p.105), mas potencializam o ideal individualista 
e fugaz que ocorre no mundo. Dessa forma, perde-se o cerne da ordem 
bíblica de ser luz do mundo e sal da terra:

Vocês são o sal da terra. Mas, se o sal perder o seu sabor, como restau-
rá-lo? Não servirá para nada, exceto para ser jogado fora e pisado pelos 
homens. Vocês são a luz do mundo. Não se pode esconder uma cidade 
construída sobre um monte. E também, ninguém acende uma candeia 
e a coloca debaixo de uma vasilha. Ao contrário, coloca-a no lugar 
apropriado, e assim, ilumina a todos que estão na casa (Mt 5.13-16). 

Fica claro, portanto, que a cultura imediatista é um obstáculo ao cha-
mado de Cristo para a sua igreja. Ademais, a cultura da produtividade 
propõe como sucesso fatores quantitativos, e “a tendência humana é 
optar pela produção em massa, em vez da obra de qualidade. Quantas 
vezes você já não ouviu o comentário: ‘As coisas não mais são feitas como 
antigamente’?” (Phillips, 2008, p.33). 

As pessoas se afundam na busca por capital de tal forma que a ganância 
se torna o centro de sua adoração, e acaba por moldar o seu caráter 
(Smith, 1996, p. 340). Sem ter o coração firmado no propósito correto, a 
pregação da palavra torna-se ineficaz e desleixada, não havendo, então, o 
processo de evangelização que guiaria as pessoas perdidas a uma mu-
dança de vida e, por conseguinte, a um impacto social. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

169

O pecado corrompeu o homem e isso reflete em todas as esferas do 
convívio urbano. “A cidade é cenário de luta espiritual” (Reis, 2012, p. 
30), e muitos exemplos bíblicos demonstram isso, como o episódio de 
Sodoma e Gomorra: “As acusações contra Sodoma e Gomorra são tantas 
e o seu pecado é tão grave que descerei para ver se o que eles têm feito 
corresponde ao que tenho ouvido. Se não, eu saberei” (Gn 18.20-21)

Se os ambientes urbanos compõem a maior parte das regiões habitadas 
atualmente, então é necessário que haja compreensão das nuances que 
permeiam e moldam esse espaço, para que haja uma evangelização 
efetiva e satisfatória. Ao se analisar as parábolas de Jesus, todas utiliza-
vam realidades do contexto das pessoas que recebiam a mensagem, de 
tal forma que cabiam aos cristãos trabalharem da mesma forma que o 
Mestre.

Assim, “as cidades representam um grande desafio para as missões 
cristãs, devido ao seu tamanho, sua influência e suas necessidades” (Reis, 
2012, p. 22), mas não devem ser um impedimento para o exercício do 
comissionamento de Jesus de fazer discípulos e superar as estruturas 
impostas para andar na contramão do mundo.

2. O PROCESSO 
TRANSFORMACIONAL
Entender o que é a transformação e como ela ocorre em determinado 
contexto é um ponto de suma importância para o tema proposto. A 
definição de transformação é a “alteração de um estado em outro ou de 
uma condição em outra” (Dicionário Online Michaelis), ou seja, trata-se 
de uma mudança, que pode ser positiva ou negativa.

Existe uma relação intrínseca entre a maneira de se portar e de se com-
portar com a influência exercida em um ambiente, de tal forma que o 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

170

apóstolo Paulo alerta para a importância de vigiar quanto a isso. A carta 
aos Efésios foi escrita com o propósito de transformar os relacionamen-
tos entre os crentes e incentivar uma mudança de postura. Diante disso, 
Paulo escreve:

Por isso, vistam toda a armadura de Deus, para que possam resistir no dia 
mau e permanecer inabaláveis, depois de terem feito tudo. Assim, mante-
nham-se firmes, cingindo-se com o cinto da verdade, vestindo a couraça 
da justiça e tendo os pés calçados com a prontidão do evangelho da paz. 
Além disso, usem o escudo da fé, com o qual vocês poderão apagar todas 
as setas inflamadas do Maligno. Usem o capacete da salvação e a espada 
do Espírito, que é a palavra de Deus. ((Efésios 6.13-17)

Apresentar um evangelho que impõe a alteração de traços da cultura de 
um povo, quando esses traços geram o afastamento dos princípios bí-
blicos, não é algo simples, mas é necessário. Pessoas precisam conhecer 
o evangelho independentemente da cultura, tendo a oportunidade de 
vivê-lo integralmente, uma vez que essa mensagem não é um produto 
moldado aos estereótipos ocidentais sobre como exercer a fé (Shimura, 
2022, p. 91).

Assim, o processo transformacional conta com a contextualização da 
mensagem “como o compartilhamento da fé cristã em que a mensagem 
supracultural não remove a identidade étnica cultural de um povo” 
(Shimura, 2022, p. 91). Essa mesma lente aplica-se ao analisar a popula-
ção que vive no meio urbano, pois, apesar dos padrões sociais que orga-
nizam a vida nas cidades, a transformação proposta pelo evangelho não 
visa extrair a essência cultural de uma sociedade, mas moldá-la a partir 
de princípios eternos.

Portanto, é responsabilidade do cristão estar preparado para liderar essa 
mudança e filtrar tanto o processo quanto os pilares que precisam ser 
moldados, a fim de aproximar as pessoas do Deus que está sendo apre-
sentado. Afinal, como o próprio Paulo escreveu:



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

171

“Portanto, somos embaixadores de Cristo, e Deus faz seu apelo por 
meio de nós. Por amor a Cristo, suplicamos: reconciliem-se com Deus. 
Pois foi por nossa causa que Deus tratou como pecador aquele que não 
tinha pecado, para que nele nos tornássemos justiça de Deus” (2Co 
5.20-21).

Como embaixadores, cabe aos cristãos portar-se como tal, agindo diante 
de questões conflitantes relacionadas às transformações e participando 
ativamente do estabelecimento do Reino de Deus na terra, de forma 
visível em atitudes e modos de viver, especialmente nos meios urbanos. 
Segundo dados da ONU, a população urbana já representa cerca de 55% 
da população mundial, e a previsão é que chegue a 68% até 2050 (2022, 
não paginado). A mudança, então, é mais que urgente, para que o rumo 
da vivência urbana venha a refletir padrões bíblicos.

Dessa forma, estabelecer uma mudança nos rumos da sociedade urbana, 
visando à alteração de esquemas comportamentais para um modo de 
vida mais coerente com as boas-novas pregadas, é o que caracteriza o 
processo transformacional. Ao conceito, cabe ressaltar que não se trata 
da exclusão da identidade de um grupo, mas da adaptação de seu modo 
de vida aos padrões bíblicos. Tal processo exige maturidade espiritual, 
sabedoria e discernimento para que a mensagem alcance corações sem 
perder sua essência. Nesse movimento, o evangelho se revela não como 
imposição, mas como caminho de vida que inspira verdadeira renovação.

3. PROPÓSITO DA 
EVANGELIZAÇÃO URBANA
A palavra “evangelização” vem do grego εὐαγγελίζω e significa “trazer ou 
anunciar boas novas” (Becker, 2000, p. 757). No contexto cristão, as boas 
novas são referentes à obra redentora de Cristo, sua morte na cruz e sua 
ressurreição, que traz reconciliação com Deus, perdão e salvação eterna 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

172

(Jo 3.16). Diante disso, a base da pregação deve ser conhecer Jesus e seu 
ministério.

Outro termo que se faz necessário definir é “urbano”, que, por sua vez, sig-
nifica “aquilo que é próprio da cidade” ou “que é dotado de urbanidade” 
(Dicionário Online Michaelis, não paginado). A partir disso, o contexto 
urbano é tudo aquilo que envolve as cidades e seus âmbitos, de maneira 
que vem a ser um ambiente não rural centrado na indústria e no comér-
cio.

Essa é a base da atmosfera que circula nas cidades; por isso, o evange-
lismo urbano nada mais é que falar da crucificação reconciliadora de 
Jesus para pessoas que vivem em um contexto de cidade. Essa realidade 
é facilmente encontrada em países desenvolvidos e subdesenvolvidos, 
uma vez que é nesses lugares que há o maior desenvolvimento tecnológi-
co e busca por uma industrialização crescente.

A pregação do evangelho nas cidades é uma tarefa desafiadora, principal-
mente pela grande variedade de públicos. Esse tipo de pregação precisa 
ser pensado para alcançar a todos os ouvintes, de todas as camadas 
sociais, levando-os a conhecer Jesus. Para tanto, é necessário entender o 
perfil das pessoas nas cidades: “a) São pessoas aflitas: com sentimento de 
angústia; b) São pessoas exaustas: cansadas; c) São pessoas desorienta-
das: sem rumo nem direção” (Reis, 2012, p. 50).

Conhecendo as estruturas sociais e os padrões que permeiam o convívio 
urbano, torna-se mais fácil superar os obstáculos que impedem a mensa-
gem de ser pregada e aceita. Por isso, é importante ressaltar que as igrejas 
têm o papel de preparar os cristãos para a proclamação, mas têm falhado. 
Dessa forma, sem haver plasticidade nos meios eclesiásticos, a mensa-
gem não será pregada de forma a atender às necessidades do homem 
urbano (Reis, 2012, p. 49).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

173

Um verdadeiro evangelista é aquele que morreu para si mesmo e vive um 
evangelho relacional, buscando aprender sobre seu público-alvo e ser 
intencional ao evangelizar, para fazê-lo com excelência. 

Se alguém quiser vir após mim, negue-se a si mesmo, tome diariamente 
a sua cruz e siga-me. Pois quem quiser salvar a sua vida a perderá, mas 
quem perder a própria vida por minha causa a salvará. Pois de que 
adianta ao homem ganhar o mundo inteiro e perder-se ou destruir-se a si 
mesmo? (Lc 9.23-25).

Assim, o processo do evangelismo requer duas preliminares: o morrer 
para si mesmo e a necessidade de reproduzir (Phillips, 2008, p.86). É fato 
que o processo de aceitar Jesus, como senhor e salvador da vida, não para 
por aí, precisa de um desenvolvimento discipulador para que haja a mu-
dança de vida. Mas não há como despertar o desejo de ser mais parecido 
com Jesus sem o exercício do evangelismo urbano, para dar às pessoas a 
oportunidade de retornarem ao primeiro amor.

O evangelismo, então, precisa ser uma cultura presente nas igrejas e 
enraizado em cada cristão, para que possam exercer de fato uma mu-
dança no cenário social urbano. Essa prática não deve ser vista como um 
evento isolado, mas como parte essencial da identidade cristã. Por meio 
do testemunho constante e do compromisso com o próximo, a igreja 
torna-se agente ativa de transformação. Dessa forma, a presença cristã 
nas cidades deixa de ser apenas institucional e passa a ser relacional, 
relevante e impactante.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

174

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Retomando à questão norteadora que deu início à reflexão sobre a in-
fluência do evangelismo urbano nas estruturas sociais, percebe-se que 
ainda há muito a melhorar. É importante que a cultura da divulgação das 
boas-novas retorne aos padrões bíblicos, como era exercida pelos após-
tolos. Com tantos meios disponíveis para espalhar a palavra de Deus, é 
interessante usá-los no cotidiano para espalhar o evangelho e aumentar 
seu alcance.

Por isso, é necessário desenvolver um caráter evangelístico já nos 
primeiros passos da caminhada de um novo convertido, guiando-o ao 
processo de discipulado e estabelecendo a comunicação e o ensino da 
evangelização durante todo o seu desenvolvimento e amadurecimento. 
Além do falar, o exemplo é o maior aliado para que se retorne à cultura do 
evangelismo.

A evangelização é a porta de entrada para o discipulado, motivo pelo 
qual é de suma importância para a ampliação da igreja. Uma vez que as 
pessoas conhecem a Jesus e escolhem caminhar com ele, uma mudança 
de caráter acontece e reflete para além do espiritual. Como ser integral e 
inserido na sociedade, o cristão precisa refletir a Cristo em todas as esfe-
ras sociais e ser relevante onde Deus o colocar.

Se a sociedade necessita de mudanças em suas estruturas e tem dissemi-
nado valores contrários aos valores do Reino, é papel do cristão resgatar 
as almas perdidas por meio da evangelização. Assim, a igreja estará 
preparada para mostrar cada vez mais que os padrões do mundo afastam 
da real identidade e do propósito de Deus, uma vez que o meio urbano é 
cheio de estímulos e distrações.

A presente pesquisa é de grande relevância, pois visa conscientizar os 
leitores sobre a importância de trazer essa temática à tona, especialmen-
te no meio eclesiástico. Além disso, serve como uma ferramenta para 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

175

futuros estudos sobre os comportamentos sociais e culturais presentes, 
bem como seu impacto na igreja enquanto corpo de Cristo.

É urgente conscientizar os participantes do corpo de Cristo acerca das 
estruturas que movem a sociedade, para que haja preparo para pregar a 
palavra de forma eficiente, alcançando os perdidos e trazendo uma mu-
dança de postura para a sociedade. Se, por um lado, o mundo tem vivido 
a superficialidade e a volatilidade das relações, Deus quer restaurar a 
profundidade dos laços.

REFERÊNCIAS
BAUMAN, Zygmunt. Modernidade Líquida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Editor, 2001.

BÍBLIA, português. Nova Versão Internacional (NVI). Santo André, 
SP: Geográfica Editora, 2023.

BECKER, U. Evangelização. In. BROWN, Colin; COENEN, Lothar (Org.)
Dicionário Internacional de Teologia do Novo Testamento. 2.ed. 
São Paulo, 2000.

HAN, Byung-Chul. Sociedade do Cansaço. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. ONU-HABITAT: população 
mundial será 68% urbana até 2050. Brasília: ONU, 2022. Disponível 
em: https://brasil.un.org/pt-br/188520-onu-habitat-popula%C3%A7%-
C3%A3o-mundial-ser%C3%A1-68-urbana-at%C3%A9-2050. Acesso em: 
29 jun 2025

PHILLIPS, Keith. A Formação de um Discípulo. São Paulo: Editora 
Vida, 2008.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

176

REIS, Gildásio. Missiologia, uma perspectiva urbana. [s. l.]: Monergis-
mo, 2012. Disponível em https://www.monergismo.com/textos/missoes/
missoes-perspectiva-urbana_gildasio.pdf. Acesso em: 30 jun. 2025.

SHIMURA, Igor. Igreja, Sociedade & Missão - Considerações Mis-
siológicas a Partir do Olhar Transcultural. Curitiba: Edição do Autor, 
2022

SMITH, Adam. Os Economistas - A  Riqueza das Nações. São Paulo, 
SP: Editora Nova Cultura, 1996l.

TRANSFORMAÇÃO. In: Dicionário on-line Michaelis. [s. l.]: Dispo-
nível em https://michaelis.uol.com.br/palavra/YkPy5/urbano/#:~:tex-
t=Que%20ou%20aquele%20que%20vive,mais%20urbanas%20que%20
eu%20conhe%C3%A7o. Acesso em 30 jun. 2025

URBANO. In: Dicionário on-line Michaelis. [s. l.]: Disponível em 
https://michaelis.uol.com.br/palavra/YkPy5/urbano/#:~:text=Que%20
ou%20aquele%20que%20vive,mais%20urbanas%20que%20eu%20co-
nhe%C3%A7o. Acesso em 30 jun. 2025



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

AMOR NA TEOLOGIA 
JOANINA: UM ENSAIO 
DO AMOR SACRIFICIAL 
DE DEUS E O AMOR 
FRATERNAL ENTRE OS 
IRMÃOS
LOVE IN JOHANNINE THEOLOGY: AN ESSAY ON GOD’S SACRIFICIAL LOVE 
AND BROTHERLY LOVE AMONG BELIEVERS

EL AMOR EN LA TEOLOGÍA JOÁNICA: UN ENSAYO SOBRE EL AMOR 
SACRIFICIAL DE DIOS Y EL AMOR FRATERNO ENTRE LOS HERMANOS



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

178

Diego Lopes Fagundes Bueno1

RESUMO 
O artigo explora a teologia joanina sobre o amor, destacando duas principais 
manifestações: o amor de Deus por meio de Cristo e o amor fraternal entre os 
cristãos. João enfatiza que o amor divino é evidenciado na entrega sacrificial 
de Jesus na cruz (João 3:16), um ato que reflete a essência de Deus e sua 
vontade de salvar a humanidade. Esse amor não é abstrato; é concretizado 
em ações, e a fé no Filho de Deus traz vida eterna. Além disso, o artigo aborda 
o amor fraternal como uma extensão do amor divino, sublinhando que, assim 
como Deus sacrificou seu Filho, os cristãos são chamados a demonstrar 
amor sacrificial entre si. João escreveu suas cartas para combater heresias 
que ameaçavam a verdade e a união na igreja, afirmando que o amor deve se 
manifestar em ações concretas e não apenas em palavras. Assim, a essência 
do viver cristão na teologia joanina é um amor que se sacrifica e se doa, sendo 
a marca distintiva de quem conhece a Deus.

Palavras-chave: teologia joanina. Evangelho de João. Irmãos.

INTRODUÇÃO
A proposta deste artigo é apresentar o que a teologia joanina aborda 
sobre o tema do amor, expresso em dois aspectos principais: o amor de 
Deus e o amor fraternal na teologia de João. Essas duas manifestações 
estão intrinsecamente ligadas e são centrais para a compreensão do 
pensamento e dos escritos joaninos. Assim, este ensaio propõe discutir o 
amor de Deus pela humanidade (João 3.16) e o amor de Deus expresso 
entre irmãos (1 João 3.16).

1	 Bacharelando em Teologia pelo programa de Bacharel Presencial da FABAPAR. E-mail: dielo-
pess1@gmail.com



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

179

Sabendo que Cristo se manifestou em carne a este mundo por vontade 
de Deus Pai, a fim de morrer e ressuscitar, justificando este mundo pelo 
poder de sua obra na cruz, para que todo aquele que crer no Filho de 
Deus tenha a vida eterna. Deus amou o mundo e optou pelo não pere-
cimento dele. Uma das declarações de João mais conhecidas é expressa 
em 1 João 4.8: “Deus é amor”. Essa afirmação enuncia a natureza de Deus; 
não é apenas uma emoção sentida, mas algo que faz parte de sua essên-
cia. Deus amou de tal maneira, e isso o levou a uma ação: entregar seu 
Filho unigênito em favor da humanidade.

Segundo João, o amor é conhecido e expresso por meio do sacrifício. 
Deus sacrificou seu Filho em favor do mundo (1 João 3.16), portanto, 
seus discípulos devem se sacrificar uns pelos outros, nas palavras do 
próprio Cristo em João 13.

Eu lhes dou um novo mandamento: que vocês amem uns aos outros. 
Assim como eu os amei, que também vocês amem uns aos outros. 
Nisto todos conhecerão que vocês são meus discípulos: se tiverem 
amor uns aos outros. (João 13.34-35)

O amor não pode ser abstrato; antes, deve ser demonstrado através de 
atitudes concretas em favor do próximo. Deus, voluntariamente, expres-
so por meio de sua graça, entregou seu Filho; logo, esse amor deve se 
concretizar nas relações interpessoais cotidianas. Na teologia joanina, 
o amor não é apenas uma virtude bela entre outras, mas é a essência do 
viver cristão e o sinal distintivo de quem conhece a Deus.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

180

1. AMOR DE DEUS EXPRESSO EM 
JESUS
O Evangelho de João distingue-se dos demais por seu caráter profundo e 
misterioso. O apóstolo inicia o livro com a declaração: “No princípio era 
a Palavra” (Jo 1.1), evocando diretamente o primeiro versículo da Bíblia: 
“No princípio, Deus criou o céu e a terra” (Gn 1.1). Segundo N. T. Wright, 
essa conexão é inevitável: “Nenhum leitor da Bíblia consegue ler essa ex-
pressão sem imediatamente lembrar-se do início de Gênesis, o primeiro 
livro do Antigo Testamento” (Wright, 2020, p. 1322). De fato, a Bíblia narra 
a história de Deus agindo com amor em favor do mundo, resumindo-se 
em como Ele redimirá a criação que começou em Gênesis. Quando João 
fala sobre “a Palavra”, esses dois acontecimentos se encontram, como 
Wright observa:

E o livro fará isso por meio da “Palavra”. Em Gênesis 1, o ponto culmi-
nante é a criação do ser humano, feito à imagem de Deus. Em João 1, 
o ponto culminante é a chegada de um ser humano, a Palavra que se 
tornou “carne”. (Wright, 2020, p.1322).

A expressão do amor de Deus é destacada de forma poderosa em João 
3.16. Sobre esse versículo, Calvino comenta: “Cristo mostra a causa 
primeira e, por assim dizer, a fonte de nossa salvação” (Calvino, 2015). 
Jesus Cristo é, portanto, a razão da salvação da humanidade; foi a decisão 
de Deus entregar Seu Filho. Essa entrega é descrita por João ao afirmar: 
“Porque Deus amou o mundo de tal maneira” (Jo 3.16). A entrega de 
Cristo representa a forma como Deus ama o mundo, revelando-se e 
oferecendo-se por meio desse ato de amor.

Cristo foi oferecido em favor de muitos, e não há salvação além desse 
sacrifício, nem fora da forma estabelecida por Deus. João, em versículos 
anteriores (Jo 3.14), menciona a serpente de bronze descrita em Núme-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

181

ros 21.5-8. Nesse episódio, Deus orientou Moisés a fazer uma serpente 
de bronze e erguê-la, de modo que todos os que fossem mordidos por 
cobras pudessem ser curados ao olhar para ela. Da mesma forma, hoje a 
humanidade deve voltar seu olhar para o Filho do Homem, levantado na 
cruz, para encontrar cura para sua enfermidade mortal. Como comenta 
Wright, essa analogia aponta para a necessidade de olhar para Cristo 
para alcançar a salvação:

Na verdade, essa é a única passagem do Novo Testamento que se refere 
à serpente de bronze. Aqui, a menção aponta claramente para a morte 
de Jesus. Moisés colocou a serpente em um poste e levantou-a para que 
as pessoas pudessem vê-la; da mesma forma, o filho do homem tem 
de ser levantado para que todos que crêem nele tenham vida eterna. 
A humanidade, como um todo, foi atingida por uma doença mortal. A 
única cura é olhar para o filho do homem morrendo na cruz e encon-
trar vida por meio da fé nele. (Wright, 2020, p. 1359).

Deus, de certa forma, permite que toda a maldade decorrente do pe-
cado humano recaia sobre Seu Filho. Jesus não é a serpente venenosa 
mencionada por João ao relembrar o relato de Moisés, mas é aquele que 
recebeu sobre si toda a maldade gerada pelo pecado humano; todo o 
mal deste mundo foi colocado sobre os ombros do Filho de Deus. Essa 
foi a sua “elevação”. Embora possa parecer contraditório que o inocente 
pague o preço pelos culpados, essa foi a maneira que Deus escolheu para 
demonstrar Seu amor, justificando a humanidade por meio da morte 
expiatória de Jesus e oferecendo salvação a todos que creem.

A crucificação de Jesus é apresentada como uma elevação, semelhante 
à serpente erguida no deserto. A revelação máxima de Deus ao mundo 
manifesta-se através de Seu próprio Filho. A salvação, que não pode ser 
alcançada por mérito humano, ocorre exclusivamente por meio desse 
ato supremo: a crucificação do Filho. Por amor ao mundo e para evitar 
seu perecimento, Deus entregou Seu Unigênito, desejando que a huma-
nidade creia Nele. A fé no Filho de Deus vivifica o que estava destinado à 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

182

morte e, por meio dEle, a vida é restaurada, pois o Pai celestial não deseja 
que o mundo pereça. Esse é o amor de Deus pelo mundo, revelado no 
Filho de Seu amor.

2. AMOR FRATERNO: UMA 
EXPRESSÃO DO AMOR DE DEUS
O texto em destaque nesta seção é 1 João 3.16, mas antes disso, o após-
tolo João, também autor do Evangelho de João, escreve no verso 11: 
“Porque a mensagem que vocês ouviram desde o princípio é esta: que 
nos amemos uns aos outros.” (1Jo 3.11). Seus leitores já estavam familia-
rizados com essa mensagem sobre o amor, pois é um dos temas centrais 
da fé cristã. Jesus declarou: “O meu mandamento é este: que vocês amem 
uns aos outros, assim como eu os amei. Ninguém tem amor maior do 
que este: o de alguém dar a própria vida pelos seus amigos.” (Jo 15.12-13). 
Desta vez, porém, o apóstolo enfatiza o amor sacrificial nos relaciona-
mentos interpessoais, considerando-o tão essencial quanto o amor sacri-
ficial de Deus pelo mundo (Jo 3.16).

Quando o apóstolo faz essa indagação, é crucial entender a motivação 
por trás da escrita de sua carta, pois ele não estava simplesmente es-
crevendo em um dia comum. João enfrentava heresias em seu tempo. 
Especificamente, ele lidava com uma falsa doutrina conhecida como 
gnosticismo, que sustentava a ideia de que a matéria era má e o espírito, 
bom. Os gnósticos acreditavam que Jesus não possuía verdadeira carne, 
mas apenas uma aparência humana. Esse pensamento influenciava o 
contexto em que João se encontrava e gerava uma comunidade separa-
tista, já que os ensinamentos dos falsos mestres distorciam a verdade que 
ele havia proclamado. Blomberg comenta sobre o gnosticismo:



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

183

é bem possível que o problema gnóstico tenha piorado à medida que 
os falsos mestres se apegaram a algumas das ênfases de João e as 
distorceram, exagerando-as e aplicando-as de formas unilaterais, de 
modo que requereu das cartas de João e reafirmação das doutrinas que 
davam equilíbrio à fé cristã e estavam sendo negligenciadas. (Blom-
berg. 2019, p.637)

O contexto em que João escrevia também incluía outras ideias heréticas, 
como o docetismo, uma vertente do gnosticismo que negava a encar-
nação de Cristo, e o cerintianismo, que afirmava que o Espírito desceu 
sobre Jesus no batismo, mas o abandonou na crucificação, pois, sendo 
verdadeiramente Deus, Ele não poderia sofrer ou morrer. Essas heresias 
geravam divisão na comunidade ao redor de Éfeso, criando um contraste 
entre as doutrinas distorcidas e os ensinamentos do apóstolo João.

Dessa forma, João inicia sua carta combatendo o gnosticismo, a raiz de 
todas essas heresias, ao escrever:

O que era desde o princípio, o que ouvimos, o que vimos com os nossos 
próprios olhos, o que contemplamos e as nossas mãos apalparam, a 
respeito do Verbo da vida — e a vida se manifestou, e nós a vimos e dela 
damos testemunho, e anunciamos a vocês a vida eterna, que estava 
com o Pai e nos foi manifestada —, o que vimos e ouvimos anunciamos 
também a vocês, para que também vocês tenham comunhão conosco. 
Ora, a nossa comunhão é com o Pai e com o seu Filho, Jesus Cristo. E 
escrevemos estas coisas para que a nossa alegria seja completa. (1 João 
1-4).

João apresenta Cristo como o verbo que se manifestou em carne, afir-
mando que a vida eterna está unicamente no filho de Deus. Ao fazer isso, 
ele combate as heresias que distorcem a verdade de Deus e provocam 
divisões na igreja. Aqueles que seguiam esses ensinamentos falsos con-
sideravam errado amar e se relacionar, pois buscavam apenas o conhe-
cimento e desejavam crescer racionalmente, sem praticar o amor entre 
os irmãos. Por essa razão, o apóstolo sentiu a necessidade de escrever 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

184

sobre o princípio, aquilo que havia sido comunicado anteriormente. Ele 
ressalta que quem vai além da doutrina de Cristo e não permanece nela 
não tem Deus (2 Jo 9). Carson, Moo e Morris resumem essa questão com 
maestria:

em contraste com isso, João volta para aquilo que era “desde o prin-
cípio”, para o testemunho das primeiras testemunhas oculares, para 
dados cristológicos inquestionáveis, para a novidade perene do “velho” 
mandamento de amar uns aos outros, para o elo inquebrável entre a fé 
e a obediência. (Carson; Moo; Morris, 2017, p. 508)

Portanto, o destaque do amor na teologia joanina não diz respeito apenas 
ao amor sacrificial de Deus, mas esse amor deve ser expressado também 
de maneira sacrificial entre os irmãos. Em outras palavras, o amor de 
Deus pode ser resumido nos dois primeiros mandamentos: amar a Deus 
e amar o próximo (Mateus 22.36-40). John Stott comenta sobre:

Tendo mostrado que o amor é a evidência da vida, explica que a essên-
cia do amor é o sacrifício próprio, o qual se manifestou perfeitamente 
em Cristo e deve caracterizar as vidas do povo cristão também. (Stott, 
1988, p.123)

O amor de Deus se manifesta de forma plena em Cristo Jesus e, por sua 
vez, o amor de Cristo Jesus deve ser refletido e demonstrado nas relações 
entre os irmãos na fé. Um dos temas centrais abordados por João é o 
chamado ao amor sacrificial, um amor que vai além das palavras e se 
revela em ações concretas. Quem pode afirmar que ama a Deus, mas 
não ama o seu irmão? De fato, ninguém, pois é impossível amar a Deus 
verdadeiramente sem que esse amor se estenda ao próximo. João escreve 
sobre isso, enfatizando que o amor por Deus e o amor pelos irmãos estão 
intrinsecamente ligados, e que aquele que ama a Deus necessariamente 
deve expressar esse amor por meio do amor sacrificial ao seu próximo. O 
apóstolo escreve:



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

185

Se alguém disser: “Amo a Deus”, mas odiar o seu irmão, esse é mentiro-
so. Pois quem não ama o seu irmão, a quem vê, não pode amar a Deus, 
a quem não vê. E o mandamento que dele temos é este: quem ama a 
Deus, que ame também o seu irmão. (1 João 4.20-21)

João usa Caim como exemplo de alguém que assassinou seu irmão (Gn 
4.8), agindo de maneira totalmente contrária à ordem divina demons-
trada por Jesus, que deu sua vida em favor da humanidade. Quando 
um irmão se sacrifica por outro, independentemente da proporção, a 
vontade de Deus se manifesta neste mundo, e assim o amor se torna 
conhecido. Como escreveu João: “Nisto conhecemos o amor” (1 Jo 3.16). 
O amor de Deus se revela quando há sacrifício entre os irmãos. A obra de 
Jesus na cruz é um testemunho desse amor entre os crentes. Embora se 
possa considerar o ato sacrificial de forma literal, João também apresenta 
um exemplo de sacrifício em seu próprio texto:

Nisto conhecemos o amor: que Cristo deu a sua vida por nós; portanto, 
também nós devemos dar a nossa vida pelos irmãos. Ora, se alguém 
possui recursos deste mundo e vê seu irmão passar necessidade, mas 
fecha o coração para essa pessoa, como pode permanecer nele o amor 
de Deus? Filhinhos, não amemos de palavra, nem da boca para fora, 
mas de fato e de verdade. (1 João 3.16-18)

Caim foi usado como exemplo supremo de ódio, por conta de seu assas-
sinato, mas Cristo é usado como exemplo supremo de amor, por conta 
de seu sacrifício. Cristo fez aquilo que Caim não conseguiu fazer. Caim 
deu-se como assassino, e Jesus deu-se como sacrifício. Sendo assim, é o 
exemplo mor da conduta cristã, pois Cristo é a vontade de Deus. Stott, em 
um sentido enfático, diz: “O amor é o impulso de dar” (Stott, 1998, p. 123). 
O ensinamento de João sobre Jesus não é apenas um ato a ser admirado, 
mas é um exemplo a ser seguido, pois, em suas palavras, ele é pontual: 
“Devemos dar a nossa vida pelos irmãos” (1 Jo 3.16). Quem faz parte do 
corpo de Cristo deve amar, se sacrificar e andar como Ele andou.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

186

CONSIDERAÇÕES FINAIS
A teologia joanina, ao abordar o amor, destaca sua centralidade para a 
vida cristã e sua manifestação em duas direções inseparáveis: o amor de 
Deus por meio de Cristo e o amor fraternal entre os irmãos. João enfatiza 
que o amor de Deus não é uma abstração, mas se concretiza de forma 
suprema na entrega sacrificial de Jesus na cruz (João 3.16). Esse ato é o 
ponto culminante da expressão divina de amor, mostrando que Deus não 
apenas deseja salvar, mas se entrega por amor ao mundo, para que todos 
possam encontrar vida e salvação através da fé em Seu Filho.

O amor fraternal é, portanto, uma extensão natural e necessária desse 
amor divino. João sublinha que, assim como Deus demonstrou Seu amor 
através do sacrifício, os cristãos são chamados a amar de forma sacri-
ficial. Combatendo divisões e heresias, João reafirma que o verdadeiro 
amor não se limita a palavras, mas se revela em ações concretas. Assim, 
quem ama a Deus deve expressar esse amor no cuidado e sacrifício pelos 
irmãos, refletindo o exemplo de Cristo. O ensinamento de João é claro: o 
amor de Deus se revela e é conhecido por meio de Cristo, e esse mesmo 
amor deve ser visível nas relações interpessoais entre os que pertencem 
ao corpo de Cristo. Amar a Deus e amar ao próximo são aspectos indis-
sociáveis da vida cristã.

Essa compreensão do amor na teologia joanina continua a ser relevante 
para a prática cristã contemporânea. Em um mundo marcado por di-
visões e conflitos, o exemplo de amor sacrificial apresentado por João 
oferece uma visão poderosa de unidade e comunhão, desafiando os 
cristãos a viverem o amor de Deus de forma autêntica e prática.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

187

REFERÊNCIAS
BÍBLIA. Almeida, João Ferreira de, trad. 2017. Nova Almeida Atualizada. 
Edição Revista e Atualizada. 3a edição. Barueri, SP: Sociedade Bíblica do 
Brasil, 2017.

BLOMBERG, Craig L. Introdução de Atos a Apocalipse. São Paulo: 
Vida Nova, 2019.

CALVINO, João. Evangelho Segundo João. Primeira Edição. Vol. 1. Série 
Comentários Bíblicos. São José dos Campos, SP: Editora FIEL.

CARSON, D. A.; MOO, Douglas; MORRIS, Leon. Introdução ao Novo 
Testamento. 2. ed. São Paulo: Vida Nova, 2017.

STOTT, R. W. John. I, II, III João: Introdução e Comentário. 3. ed. São 
Paulo: Sociedade Religiosa Edições Vida Nova e Associação Religiosa 
Editora Mundo Cristão. 1988.

WRIGHT, T. Nicholas. Evangelhos para todos. 1. ed. Rio de Janeiro: 
Thomas Nelson Brasil, 2020.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

O PAPEL DA LIDERANÇA 
NA DETECÇÃO, 
PREVENÇÃO E 
POSVENÇÃO DO 
SUICÍDIO DE PASTORES
THE ROLE OF LEADERSHIP IN THE DETECTION, PREVENTION, AND 
POSTVENTION OF PASTOR SUICIDE

EL PAPEL DEL LIDERAZGO EN LA DETECCIÓN, PREVENCIÓN Y 
POSTVENCIÓN DEL SUICIDIO DE PASTORES



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

189

Celso Ricardo Pereira Ferreira1

RESUMO 
Este estudo investigou a problemática do suicídio no pastorado, objetivando 
propor uma reavaliação da práxis e da teologia do cuidado pastoral. 
O procedimento metodológico adotado foi a revisão de literatura, que 
estabeleceu um diálogo entre a Teologia Prática e outras áreas, como a 
sociologia e a psicologia. A análise foi fundamentada em referenciais como 
Han (2015), para a compreensão da “sociedade do cansaço”; Durkheim (2000), 
na análise do suicídio como fato social; e Shneidman, na conceituação da 
posvenção. O artigo foi estruturado em duas partes: a primeira diagnosticou 
os fatores de risco que conduzem ao esgotamento mental e à ideação suicida, 
como o isolamento, a síndrome de autossuficiência e o burnout. A segunda 
seção delineou os pilares para uma nova práxis de cuidado comunitário, 
ressaltando a posvenção como uma responsabilidade eclesial. A pesquisa 
concluiu que o suicídio pastoral é a manifestação de uma crise profunda na 
práxis ministerial contemporânea, fomentada por uma cultura que projeta no 
pastor um ideal de “super-herói” infalível, contribuindo para seu adoecimento 
silencioso. As conclusões apontaram para a necessidade urgente de a Igreja 
desconstruir o paradigma do líder solitário e autossuficiente, reconhecendo 
sua humanidade e vulnerabilidade para, assim, articular uma nova práxis 
comunitária, na qual “cuidar de quem cuida” se torne um imperativo teológico.

Palavras-chave: Suicídio de pastores; Saúde mental; Prevenção; Posvenção.

1	 Mestrando em Teologia pela FABAPAR, Pós graduado em Docência do Ensino Religioso pela 
FABAPAR, Pós graduado em Programação Neurolinguística pela FAVENI, Bacharel em Teologia 
pela Faculdade Teológica Sul Americana, Bacharel em Administração de Empresas pela Faculdade 
FAEF, endereço de e – mail: celsoricardopereiraferreira@hotmail.com; https://orcid.org/my-orcid?or-
cid=0000-0001-5082-0785



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

190

INTRODUÇÃO
O ministério pastoral, historicamente percebido como fonte de amparo e 
cuidado para a comunidade, enfrenta um paradoxo alarmante e crescen-
te: o adoecimento silencioso de seus próprios líderes. Este artigo investi-
ga a complexa e delicada temática do suicídio entre pastores, fenômeno 
que sinaliza uma crise profunda na práxis ministerial contemporânea. 
A urgência desta pesquisa reside na necessidade de desmistificar um 
assunto cercado por estigmas no contexto cristão, que por muito tempo 
negligenciou a saúde mental de sua liderança ao promover o ideal de um 
pastor como um “super-herói” infalível e autossuficiente.

Partindo da questão central — “Como a liderança e a comunidade podem 
atuar na detecção, prevenção e posvenção do suicídio pastoral?” — este 
estudo propõe uma reavaliação fundamental da teologia e da prática do 
cuidado. Argumenta-se que fatores como o isolamento, a síndrome de 
burnout e a cultura de performance não constituem falhas individuais, 
mas sintomas de um modelo eclesiástico disfuncional, influenciado 
pelas dinâmicas da “sociedade do cansaço”.

Para desenvolver essa análise, o trabalho estrutura-se em duas seções 
principais, utilizando a revisão de literatura como procedimento meto-
dológico e estabelecendo um diálogo entre a Teologia Prática e áreas 
como a sociologia e a psicologia. A primeira parte realiza um diagnóstico 
das pressões que levam ao esgotamento mental, desconstruindo o ideal 
do líder solitário à luz de referenciais bíblicos que legitimam a vulnera-
bilidade. A segunda parte, por sua vez, delineia os pilares para uma nova 
práxis de cuidado comunitário, articulando tanto a prevenção quanto a 
posvenção — o cuidado aos enlutados — como responsabilidade eclesial 
inegociável. O objetivo final é fomentar uma transformação na cultura da 
Igreja, substituindo o paradigma do heroísmo individual pelo imperativo 
teológico de uma comunidade que aprende a “cuidar de quem cuida”.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

191

1. O PASTORADO E O 
ESGOTAMENTO MENTAL
A vida ministerial, embora vocacional, insere os pastores em um contexto 
de intensas pressões e vulnerabilidades. A sociedade contemporânea, 
descrita por Han (2015) como a “sociedade do cansaço”, é marcada por 
enfermidades neuronais, como a depressão e a síndrome de burnout 
(SB), das quais os pastores não estão imunes. Pelo contrário, o acúmulo 
de situações estressantes, a obrigação de cuidar de comunidades doentes 
e a dificuldade em impor limites os tornam alvos fáceis do esgotamento 
físico, psíquico e emocional.

Em sua análise, Han (2015, p. 7, 30, 71) argumenta que a sociedade do 
cansaço, sob a égide da positividade, engendra características profun-
damente negativas. A violência que a define não é externa, mas uma 
“violência neuronal” imanente ao sistema, proveniente do excesso de 
desempenho e comunicação. Essa dinâmica gera patologias como a 
depressão e a síndrome de burnout, vistas não como infecções, mas 
como infartos psíquicos do sujeito de desempenho. A liberdade, nesse 
modelo, é paradoxal, pois se converte em uma coerção para maximizar 
a performance, levando o indivíduo a uma auto exploração na qual ele é, 
simultaneamente, agressor e vítima. O resultado é um cansaço que isola 
e individualiza, uma fadiga que destrói o senso de comunidade, substitui 
a atenção profunda pela hiperatenção e suprime a capacidade de dizer 
“não” em prol de uma atividade incessante.

Essa vulnerabilidade é frequentemente potencializada por uma cultura 
eclesiástica que nega o sofrimento de seus líderes. Conforme aponta 
Eswine (2015) sobre a vida do pregador Charles Spurgeon, que admitia 
sofrer com terríveis depressões, a ideia de que a angústia profunda não 
é “coisa de crente” não se sustenta diante das evidências bíblicas e histó-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

192

ricas. A dor é uma realidade para todos, inclusive para aquele que tenta 
amenizar as dores alheias enquanto convive com as suas.

No sermão “A Exaltação de Cristo”, encontramos o seguinte trecho atribu-
ído ao pregador britânico:

Quase lamento ter me arriscado a ocupar esse púlpito nesta manhã, 
porque me sinto extremamente incapaz de pregar para benefício de 
vocês. Eu tinha pensado que a quietude e o repouso das duas últimas 
semanas tivessem afastado os efeitos daquela terrível catástrofe; mas 
ao voltar ao mesmo lugar e, mais especificamente, de pé aqui para lhes 
dirigir a palavra, sinto algo daquelas mesmas emoções dolorosas que 
por pouco não me abateram antes. (Spurgeon, 1856, p. 1)

A crise de saúde mental no pastorado é indissociável de um ethos cultu-
ral de performance que adentrou a vida eclesiástica. A lógica da autos-
superação, popularizada por ferramentas de desenvolvimento pessoal, 
propõe que a solução para o sofrimento se encontra na força interior do 
indivíduo. Tal premissa, no entanto, torna-se paradoxal quando o caos 
está instalado precisamente no interior, questionando a validade de um 
modelo ministerial que espelha essa mesma autossuficiência.

Esse paradigma tem consequências diretas para a vitalidade da Igreja. 
Um pastor em sofrimento, ou “ferido”, tem sua capacidade de nutrir 
espiritualmente a comunidade severamente comprometida. Portanto, a 
saúde do líder não é uma questão privada, mas um pressuposto para a 
saúde da própria Igreja e de sua relevância social. É nesse contexto que a 
síndrome de burnout se manifesta como um sintoma agudo, resultante 
do acúmulo de situações estressantes, do excesso de trabalho e da inca-
pacidade de impor limites, gerando um colapso psicoemocional silencio-
so e devastador.

Os pastores não apenas estão vulneráveis a essas dinâmicas, como tam-
bém enfrentam pressões exclusivas de sua vocação. Muitas vezes, uma 
teologia sacrificialista distorcida os impele a negligenciar o autocuidado 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

193

para apascentar comunidades adoecidas, somando-se a inseguranças 
financeiras ou ao medo de serem percebidos como infiéis ao seu chama-
do divino.

Tragicamente, a resposta a esse acúmulo de pressões não tem sido a 
busca por comunidade, mas o isolamento. Em um modelo que não 
admite fraquezas, e onde experiências de traição são comuns, o líder se 
enclausura como mecanismo de autoproteção, concluindo que não é 
seguro confiar em ninguém. Esse isolamento é o resultado lógico de uma 
práxis ministerial que exalta a invulnerabilidade e contradiz a essência do 
cuidado mútuo.

O crescente número de suicídios entre líderes eclesiásticos tem se torna-
do um fenômeno preocupante, impulsionado por uma complexa combi-
nação de fatores. Segundo Souza (2021, p. 9), a depressão, o esgotamento 
profissional e a solidão são elementos centrais que afligem essa popu-
lação, podendo conduzi-la a atitudes extremas. A gravidade da situação 
foi evidenciada por sete casos de suicídio no Brasil que ganharam noto-
riedade na mídia. Dentre esses, o autor destaca um período alarmante 
em 2017, quando, no intervalo de apenas 15 dias, ocorreram as mortes 
de três padres, dois pastores das Assembleias de Deus, um pastor da 
Igreja Presbiteriana e uma pastora da Igreja do Evangelho Quadrangular, 
ilustrando que o problema perpassa distintas vertentes do cristianismo 
(Souza, 2021, p. 9).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

194

1.1 O ISOLAMENTO E A  SÍNDROME DE 
AUTOSSUFICIÊNCIA 
Um dos fatores mais críticos que conduzem ao adoecimento pastoral é o 
isolamento. A esse respeito, Santos (2019) destaca que a solidão, embora 
comum a toda posição de liderança, intensifica-se no pastorado. O autor 
argumenta que a insegurança e o medo de julgamentos impedem o 
pastor de compartilhar suas dores, o que o leva a um perigoso enclausu-
ramento emocional.

Toda posição de liderança é solitária. No caso do pastorado, essa 
solidão parece ser mais intensa, pois seus colegas estão sempre ocu-
pados no cuidado com suas próprias ovelhas. Além do mais, o pastor 
geralmente não se sente seguro em compartilhar a dor do seu coração 
com outros, pois o julgamento nem sempre será gracioso. Com isso, 
ele se fecha e internaliza seus problemas sem conseguir processá-los 
corretamente.  (Santos, 2019)

Esse processo de isolamento e internalização de problemas, como des-
crito por Santos (2019), cria um ambiente de intensa dor psicológica. 
Quando esse sofrimento não é expresso ou acolhido, torna-se um fator 
de risco determinante que pode levar à ideação e ao comportamento 
suicida. Para dimensionar a gravidade dessa questão no contexto mi-
nisterial, é fundamental compreender primeiro o suicídio como um 
fenômeno mais amplo, reconhecido pela saúde pública global como um 
grave problema que transcende grupos específicos.

O suicídio é compreendido como um ato intencional de pôr fim à própria 
vida e configura uma das principais causas de mortalidade no cenário 
global. Segundo estimativas da Organização Mundial da Saúde, mais de 
800 mil pessoas morrem por suicídio a cada ano, com maior incidência 
em países de baixa e média renda. No contexto português, observa-se um 
perfil predominante marcado por homens acima dos 50 anos, desempre-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

195

gados ou aposentados, pertencentes a estratos socioeconômicos mais 
baixos, frequentemente isolados socialmente e com histórico de transtor-
nos psiquiátricos (Luís, 2016).

Segundo a autora, em uma investigação realizada com 218 adultos da 
comunidade, com idades entre 18 e 65 anos, submetidos a questionários 
aplicados em dois momentos distintos, com intervalo de três meses, 
verificou-se que a dor psicológica constitui um fator preditor significativo 
da ideação suicida, mesmo entre indivíduos considerados de baixo risco. 
Esse achado reforça a centralidade da dor psicológica na compreensão 
do comportamento suicida e evidencia sua importância para estratégias 
de prevenção (Luís, 2016).

A constatação de que a dor psicológica é um fator determinante para a 
ideação suicida evidencia que o sofrimento interno, quando não expres-
so ou acolhido, pode tornar-se um risco significativo para a saúde mental. 
Embora essa realidade se manifeste na população geral, ela assume con-
tornos ainda mais preocupantes no contexto ministerial, onde a solidão e 
o silêncio em torno das fragilidades pessoais são intensificados.

No pastorado, essa experiência de solidão tende a ser ainda mais profun-
da. Muitos pastores não se sentem seguros para compartilhar suas dores 
e conflitos íntimos, temendo julgamentos, incompreensões ou mesmo 
traições. Como consequência, acabam internalizando suas angústias, 
alimentando um processo de enclausuramento emocional. Esse quadro 
é agravado pela mentalidade de autossuficiência alimentada por certos 
modelos eclesiásticos, nos quais o líder se vê obrigado a sustentar a 
imagem de um “superpastor”. Nesse sentido, Rinne descreve que:

O “superpastor” faz tudo isso. Ele participa da maioria das reuniões do 
comitê, lidera vários estudos bíblicos, analisa a maioria das decisões, 
atua como líder denominacional, edita todas as publicações da igreja 
e verifica constantemente seu smartfone em busca de mensagens, 
e-mails e telefonemas sobre coisas da igreja. Ele trabalha um pouco no 
seu dia de folga e nunca usa todas as suas férias. Ministério é sua paixão, 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

196

seu hobby, sua identidade, sua vida. Superpastores obtêm sua super-
força para o seu movimento perpétuo de diferentes fontes. Alguns são 
alimentados pelo desejo de agradar as pessoas. Outros são incontrola-
velmente impelidos por sucesso e significado, de modo que mantêm 
blogs, lançam ministérios e catalisam movimentos. Ministério é a sua 
máxima. Outros tipos de superpastores também existem. Existem 
superpastores superespirituais que são tão radicalmente devotados 
a Deus e que veem fazer qualquer coisa fora do ministério como um 
esgotamento. Da mesma forma, os superpastores perfeccionistas se 
esforçam, e todos ao seu redor, a buscar padrões quase inatingíveis em 
nome de “dar o melhor ao Senhor”. E não se esqueça dos superpastores 
salvadores, que sentem uma obrigação esmagadora de resolver os 
problemas de todos. e atender às necessidades de todos. Embora os 
superpastores voem alto, eles geralmente quebram – porque nenhum 
de nós pode fazer tudo. Nenhum de nós pode manter todos felizes. 
Nenhum de nós pode consertar tudo. Eventualmente, algo dá errado, e 
o herói se esgota. E, infelizmente, muitas vezes é a família do superpas-
tor que paga o maior preço. (Rinne, 2020)

Essa busca por um padrão inatingível — seja movida pelo perfeccionis-
mo, pelo desejo de agradar ou pela necessidade de se sentir indispensá-
vel — conduz inevitavelmente ao esgotamento e afeta, de modo particu-
lar, a família do pastor.

A compreensão desse fenômeno exige uma análise que ultrapasse o âm-
bito estritamente teológico ou individual. Conforme elucida Durkheim, 
o suicídio é um fenômeno multifatorial, influenciado não apenas por 
estados psicológicos, mas também por estruturas sociais complexas. Sua 
sociologia reforça, portanto, a necessidade de uma abordagem interdis-
ciplinar para a compreensão da crise que atinge o pastorado (Durkheim, 
2000, p. 68, 100, 101).

Durkheim (2000, p. 177, 205, 270, 300) analisa o suicídio como um fato 
social, compreendendo-o não apenas como resultado de escolhas indi-
viduais, mas como expressão dos níveis de integração e regulação pre-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

197

sentes na sociedade. Em sua obra, o autor identifica quatro formas prin-
cipais: o suicídio egoísta, relacionado à fraca integração e ao isolamento; 
o altruísta, decorrente da integração excessiva, na qual o indivíduo se 
sacrifica em favor do grupo; o anômico, associado à falta de regulação 
em contextos de crise ou mudanças abruptas; e o fatalista, provocado por 
uma regulação rígida e opressiva. Sua contribuição fundamental consiste 
em demonstrar que o suicídio não pode ser explicado apenas pela dor 
individual, mas também pelas condições sociais que moldam a experiên-
cia do sujeito.

A leitura sociológica do suicídio em Durkheim evidencia que esse fenô-
meno não pode ser dissociado das dinâmicas sociais que moldam a vida 
em comunidade. Tal compreensão amplia o olhar da Igreja, que não deve 
enxergar o suicídio apenas como uma dor individual ou espiritual, mas 
como resultado de múltiplas pressões sociais que afetam diretamente 
seus membros. Essa perspectiva abre caminho para que a Teologia Práti-
ca reconheça a complexidade do problema e responda de forma integral, 
indo além das ações de prevenção e assumindo também a responsabili-
dade pela posvenção.

Diante disso, uma teologia prática responsável deve contemplar não 
apenas as estratégias de prevenção. É preciso encarar a realidade de que, 
em alguns casos, a prevenção pode não ser suficiente. Visto que a Igreja é 
um organismo inserido no tecido social, ela deve estar preparada para a 
posvenção — o cuidado pastoral e comunitário oferecido aos enlutados 
após a concretização de um suicídio, assumindo sua responsabilidade 
eclesial diante de tal tragédia.

Dessa forma, percebe-se que a atuação pastoral não deve restringir-se a 
intervenções pontuais, mas configurar-se como um processo contínuo 
que articule, de modo equilibrado, ações preventivas e posventivas. Ao 
reconhecer o suicídio como um fenômeno que atravessa o tecido social e 
repercute diretamente na vida comunitária, a Igreja é instada a reavaliar 
criticamente sua práxis ministerial, estruturando estratégias de cuidado 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

198

integral que contemplem tanto a atenção aos indivíduos em situação de 
risco quanto o acompanhamento dos enlutados após a ocorrência do 
suicídio. Essa compreensão é fortalecida pela contribuição de Shneid-
man, ao afirmar que “a dor psicológica (i.e. psychache) é o fator desenca-
deante para o suicídio e que este não ocorre sem que esta variável esteja 
presente, independentemente da presença de outras variáveis de risco, 
nomeadamente psicopatológicas ou distress” (Luís, 2016, p. 11).

2. UMA PROPOSTA DE CUIDADO: 
PREVENÇÃO E POSVENÇÃO
Diante do sofrimento pastoral, a resposta não pode se limitar à criação 
de mecanismos de suporte. É necessária uma reavaliação profunda tanto 
da teologia do cuidado quanto da prática ministerial. A prevenção ao 
suicídio nesse contexto exige uma transformação cultural que questione 
os modelos de liderança focados em performance e autossuficiência, 
promovendo, em vez disso, uma visão de igreja que acolha a plena huma-
nidade e a vulnerabilidade de seus pastores.

Nesse sentido, a Igreja, como comunidade integrada à sociedade, é 
convocada a repensar sua teologia do cuidado e sua prática ministerial 
para ir além dos ideais de liderança baseados em desempenho e autos-
suficiência. O desafio é desenvolver uma cultura eclesial que não apenas 
reconheça a vulnerabilidade humana, mas que também valide a dor do 
luto e crie espaços seguros de acolhimento e solidariedade. Para isso, é 
fundamental articular ações preventivas e de posvenção de forma inte-
grada e transformadora.

Portanto, a proposta central deste trabalho não é oferecer um manual 
de regras, mas sim articular uma teologia pastoral renovada. O objetivo 
é estabelecer as bases para uma nova prática de cuidado que comece 
pelo reconhecimento de que o pastor é um ser humano integral, também 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

199

necessitado de aconselhamento e apoio comunitário. Busca-se, assim, 
gerar uma dinâmica na Igreja que incentive o compartilhamento de 
fardos, partindo do princípio de que, embora as pessoas necessitem de 
Deus, elas igualmente precisam umas das outras para trilhar uma jorna-
da saudável.

2.1 PILARES PARA UMA NOVA PRÁXIS DE 
CUIDADO
Para que essa nova prática de cuidado se torne realidade, superando o 
antigo paradigma do líder auto suficiente, é preciso ir além da crítica teo-
lógica e construir intencionalmente uma cultura de cuidado comunitário. 
A efetivação de uma eclesiologia que acolhe a vulnerabilidade do pastor 
depende de passos concretos que estruturem essa mudança. Assim, a 
transição de um modelo ministerial focado na performance para um de 
cuidado mútuo se apoia em fundamentos práticos e progressivos — aqui 
chamados de pilares — que buscam reconfigurar as relações ministeriais 
com base na confiança, na reciprocidade e no compartilhamento de 
fardos.

A reavaliação da teologia do cuidado pastoral se materializa em uma 
nova práxis, articulada a partir de pilares progressivos. O objetivo é 
fomentar um ambiente de confiança e abertura que se aprofunda gradu-
almente, partindo do reconhecimento mútuo para chegar à cura compar-
tilhada. Essa nova abordagem se estrutura em torno dos seguintes eixos 
fundamentais:

•	 Comunidade e consciência dos desafios: O ponto de partida é a 
construção de laços através do compartilhamento de vivências 
pessoais e da discussão sobre os desafios contemporâneos do 
ministério.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

200

•	 Identidade teológica em vez de função: Propõe-se uma reflexão 
crítica para que o pastor dissocie sua identidade de sua função 
ministerial. A redescoberta de “quem eu sou” (cristão) antes de 
“o que eu faço” (pastoreio) é um passo fundamental para a saúde 
mental, ancorado na compreensão do chamado bíblico.

•	 A reciprocidade do cuidado: Rompendo com o paradigma do 
líder autossuficiente, este eixo estabelece a necessidade de se criar 
espaços seguros onde o pastor possa expor suas próprias aflições 
(“O que te aflige?”) para ser cuidado e ministrado por seus pares.

•	 A dinâmica da cura multiplicadora: O processo culmina na pro-
moção do compartilhamento, da oração mútua e do discipulado 
como caminhos para a restauração. O objetivo é que pastores 
curados se tornem agentes de cura para outros colegas, criando 
um ciclo virtuoso de cuidado.

A compreensão do suicídio como um fenômeno multifatorial, influen-
ciado tanto por dinâmicas sociais de integração quanto por uma dor 
psicológica insuportável, alarga o escopo da análise para além da esfera 
puramente individual. Essa perspectiva sociológica, que aponta para as 
falhas de regulação no tecido social, encontra um eco direto no ambiente 
eclesiástico contemporâneo. Para além do isolamento e da síndrome 
de autossuficiência já discutidos, outro fator social determinante para o 
esgotamento pastoral emerge: a internalização de uma cultura de per-
formance, que impõe ao líder a pressão por modelos de sucesso muitas 
vezes inatingíveis.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

201

2.2 CONTRAPONTOS BÍBLICOS AO 
ISOLAMENTO E À AUTOSSUFICIÊNCIA
A síndrome do “superpastor” e o consequente isolamento que adoece a 
liderança eclesiástica contrastam frontalmente com os modelos e prin-
cípios apresentados nas Escrituras. Uma análise bíblico-teológica revela 
que a vulnerabilidade, o esgotamento e a necessidade de interdependên-
cia não são anomalias, mas aspectos constitutivos da condição humana 
— inclusive na vida de líderes proeminentes. A própria narrativa bíblica 
oferece um contraponto contundente ao ideal contemporâneo de autos-
suficiência, ao fundamentar a necessidade de uma cultura de cuidado 
mútuo no seio da comunidade de fé.

A idealização do líder inabalável é desconstruída pelas histórias de 
homens e mulheres cujas fragilidades são expostas sem reservas. Moi-
sés, por exemplo, admite profundo esgotamento ao reconhecer que o 
fardo de liderar o povo era pesado demais para carregar sozinho (Nm 
11.14–15). De maneira semelhante, o profeta Elias, após uma vitória espi-
ritual extraordinária, experimenta um colapso emocional que o conduz 
à exaustão e ao desejo de morte, em meio ao sentimento de completa 
solidão (1Rs 19.4). Até mesmo Jesus, no Getsêmani, buscou o suporte 
dos seus discípulos na hora de maior angústia, revelando a legitimidade 
humana de necessitar de companhia e apoio (Mt 26.38). Esses relatos le-
gitimam a dor e o cansaço do líder, contrariando a pressuposição de que 
tais sentimentos seriam sintomas de imaturidade ou fraqueza espiritual.

Além dessas narrativas, a teologia bíblica estabelece princípios que refu-
tam diretamente o paradigma da autossuficiência. O conselho de Jetro a 
Moisés — delegar tarefas para não se consumir no exercício solitário da 
liderança — emerge como um modelo de gestão ministerial saudável, 
consciente dos limites humanos (Êx 18.17–18). No Novo Testamento, 
esse princípio é aprofundado com o mandamento explícito para que os 
membros da comunidade levem “as cargas uns dos outros” (Gl 6.2). A 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

202

metáfora da Igreja como Corpo de Cristo, no qual cada membro depende 
do outro e os mais “fracos” são indispensáveis (1Co 12.21–26), apresenta 
a antítese teológica ao mito do “superpastor”. Ademais, a valorização da 
fraqueza como o espaço onde o poder de Deus se manifesta (2Co 12.9–
10) transforma a vulnerabilidade não em uma falha a ser ocultada, mas 
em um fundamento para um ministério autêntico e enraizado na graça.

Essa exortação bíblica para levarmos “as cargas uns dos outros” e acolher-
mos a vulnerabilidade como parte essencial da vida comunitária ganha 
urgência quando nos deparamos com a dor avassaladora do suicídio. 
Nesse contexto, os princípios de interdependência e suporte mútuo 
deixam de ser apenas convicções teológicas e tornam-se uma resposta 
prática, concreta e indispensável diante da crise. A fragilidade humana, 
antes reconhecida como elemento constitutivo de um ministério sau-
dável, manifesta-se de forma extrema na experiência dos enlutados, que 
necessitam de cuidado específico para processar o trauma, reorganizar a 
vida e reencontrar o sentido da esperança. É nesse cenário que a compre-
ensão e a prática da posvenção se tornam fundamentais para a missão 
pastoral.

2.3 A IMPORTÂNCIA DA POSVENÇÃO
A posvenção, conceito introduzido por Edwin Shneidman em 1973, re-
fere-se às intervenções e estratégias de suporte direcionadas aos chama-
dos “sobreviventes enlutados”, isto é, pessoas profundamente impactadas 
por uma morte por suicídio. Seu objetivo central é mitigar as sequelas 
traumáticas, oferecer apoio emocional, social e informacional, e auxiliar 
esses indivíduos na reorganização de suas vidas após a perda. Conside-
rada também uma forma de prevenção, a posvenção assume relevância 
incontornável, uma vez que a exposição ao suicídio é reconhecida como 
fator de risco capaz de intensificar ou mesmo desencadear novos com-
portamentos suicidas (Lopes; Santos; Magalhães, 2025).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

203

Uma teologia prática do cuidado, contudo, precisa ir além das ações 
preventivas e contemplar a realidade concreta do luto quando o suicídio 
se consuma. Nesse cenário, a posvenção emerge como uma responsabi-
lidade eclesial inegociável, configurando-se como o cuidado específico 
e contínuo dedicado aos enlutados — os chamados sobreviventes. A 
urgência dessa prática decorre do amplo alcance da tragédia, que rever-
bera por toda a comunidade e afeta um círculo significativo de familiares, 
amigos e membros da igreja, exigindo acompanhamento sensível, quali-
ficado e persistente.

Conforme apontam Ruckert, Frizzo e Rigoli (2019), a posvenção cons-
titui-se como estratégia essencial para auxiliar na resolução do luto de 
familiares e amigos, desencorajando o surgimento de ideações ou plane-
jamentos suicidas entre esse grupo vulnerável. Sua importância também 
reside no fato de servir como instrumento preventivo, pois, ao promover 
espaços de escuta, acolhimento e informação, contribui para fortalecer 
a saúde mental dos enlutados e facilitar uma compreensão mais serena 
e integrada do ocorrido. Os autores ainda destacam a necessidade de 
desenvolver novos estudos e materiais sobre o tema no contexto brasilei-
ro, a fim de oferecer orientações mais robustas tanto aos sobreviventes 
quanto aos profissionais envolvidos no manejo das diversas repercus-
sões da morte por suicídio — sobretudo diante da incipiência das diretri-
zes nacionais relacionadas à posvenção.

Desse modo, a práxis de cuidado aqui proposta articula princípios para 
a intervenção pastoral em situações traumáticas, visando oferecer não 
apenas apoio e acolhimento, mas também um caminho seguro para a 
superação do ciclo de dor e do silêncio estigmatizante. Trata-se de um 
compromisso comunitário cuja finalidade é restaurar, acompanhar e 
promover esperança, transformando a fragilidade extrema do luto em 
ocasião de graça e reconstrução.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

204

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Ao final desta reflexão, conclui-se que o suicídio pastoral constitui a 
manifestação mais trágica de uma crise profunda na práxis ministerial 
contemporânea — uma crise que a Igreja já não pode ignorar. Fatores 
como isolamento, pressão por desempenho, síndrome de autossuficiên-
cia e esgotamento mental revelam uma cultura eclesiástica que projeta 
sobre o pastor um ideal de “super-herói” infalível, contribuindo para um 
processo silencioso de adoecimento e exaustão existencial.

Dessa forma, a resposta necessária ultrapassa a elaboração de ferra-
mentas práticas e exige uma reavaliação integral da teologia do cuidado 
pastoral, articulada com a construção de uma nova práxis comunitária. 
Tal reavaliação implica a desconstrução dos paradigmas de invulnera-
bilidade, favorecendo o estabelecimento de redes de apoio nas quais o 
compartilhamento de fragilidades seja compreendido como expressão 
de comunhão e não como sinal de fraqueza. Nessa perspectiva, “cuidar 
de quem cuida” deixa de ser uma estratégia de gestão para assumir o 
caráter de imperativo teológico, sustentado pelo amor mútuo e pela 
responsabilidade comunitária.

A saúde da liderança pastoral está intrinsecamente vinculada à vitalidade 
da Igreja como corpo de Cristo. Investir no cuidado integral dos pastores, 
portanto, significa investir na fidelidade da própria comunidade à sua 
vocação, promovendo um ambiente onde a graça, a verdade e a vulnera-
bilidade possam coexistir como fundamentos de uma vida eclesial mais 
humana, saudável e coerente com o Evangelho.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

205

REFERÊNCIAS
DURKHEIM, Émile. O Suicídio: estudo de sociologia. São Paulo: 
Martins Fontes, 2000.

ESWINE, Zack. A depressão de Spurgeon: esperança realista em 
meio à angústia. Tradução de Gilson Santos. São José dos Campos: 
Fiel, 2015.

HAN, Byung-Chul. A Sociedade do cansaço: A violência neuronal. 
Petrópolis: Vozes, 2015.

LOPES, I. C.; SANTOS, J. P. A. D.; MAGALHÃES, K. S. Mas, afinal, o 
que é posvenção?: desmistificando o tema do suicídio no ambiente 
universitário. Revista da SBPH, v. 28, e002, 2025.

LUÍS, Maria Margarida Candeias Gomes. Dor psicológica e risco 
suicidário: um estudo longitudinal com indivíduos da comunidade. 
2016. Dissertação (Mestrado em Psicologia – Especialização em 
Psicologia Clínica e da Saúde) – Universidade de Évora, Évora, 2016

PECULIARIDADES do luto das famílias. Sociedade Portuguesa de 
Suicidologia, [s.d.]. Disponível em https://pepsic.bvsalud.org/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S0103-56652019000200007. Acesso em: 
16 set. 2025.

RINNE, Jeramie. Uma taxonomia de pastores em risco. Ministério 
Fiel, 17 jul. 2019. Disponível em: https://ministeriofiel.com.br/
artigos/uma-taxonomia-de-pastores-em-risco/. Acesso em: 7 mar. 
2020.

RUCKERT, M. L. T.; FRIZZO, R. P.; RIGOLI, M. M. Suicídio: a 
importância de novos estudos de posvenção no Brasil. Revista 
Brasileira de Terapias Cognitivas, v. 15, n. 2, p. 85-91, 2019.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

206

SANTOS, Valdeci. Possíveis causas de depressão entre Pastores. 
Igreja Presbiteriana do Brasil, 2019. Disponível em: https://www.ipb.
org.br/index.php/informativo/possiveis-causas-de-depressao-entre-
pastores-4254. Acesso em: 29 out. 2019.

SOCIEDADE PORTUGUESA DE SUICIDOLOGIA. Suicídio: de 
Durkheim a Shneidman, do determinismo social à dor psicológica 
individual. Sociedade Portuguesa de Suicidologia, [s.d.]. Disponível 
em: https://www.spsuicidologia.com/generalidades/biblioteca/
artigos-cientificos/82-suicidio-de-durkheim-a-shneidman-do-
determinismo-social-a-dor-psicologica-individual. Acesso em: 16 set. 
2025.

SOUSA, Otavio Aparecido de. Esgotamento na carreira ministerial: 
o suicídio de líderes eclesiásticos. 2021. Trabalho de Conclusão de 
Curso (Bacharelado em Psicologia) – Centro Universitário Campo 
Limpo Paulista, Campo Limpo Paulista, 2021.

SPURGEON, Charles. Joy and Peace in Believing. Metropolitan 
Tabernacle Pulpit (MTP), v. 12, Sermão 692, 1856. Disponível em: 
http://www.spurgeongems.org/vols10-12/chs692.pdf. Acesso em: 14 
dez. 2013.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

COMPREENDENDO 
O REINO DE DEUS A 
PARTIR DA LEITURA DE 
MATEUS 5.1-12
UNDERSTANDING THE KINGDOM OF GOD FROM THE READING OF 
MATTHEW 5:1-12

ENTENDIENDO EL REINO DE DIOS SEGÚN MATEO 5:1-12



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

208

Jusceliano Ferreira Maciel1

RESUMO 
Este trabalho analisa as Bem-aventuranças de Jesus em Mateus 5.1-12 como 
fundamento ético e espiritual da vida cristã, em contraste com os valores 
contemporâneos marcados pelo individualismo e materialismo. As Bem-
aventuranças revelam uma lógica contracultural, centrada na humildade, 
na misericórdia, na sede de justiça e na perseverança diante da perseguição. 
Elas desafiam e redefinem a compreensão de felicidade e sucesso à luz do 
Reino de Deus, pois propõem uma bem-aventurança que não depende de 
riqueza, status ou autossuficiência, mas da comunhão com Deus, da justiça 
do Reino e da solidariedade com os que sofrem. Nessa perspectiva, ser “feliz” 
é ser participante da obra redentora de Deus no mundo, mesmo em meio à 
dor e à marginalização. Parte-se da hipótese de que a verdadeira felicidade 
não depende de circunstâncias externas ou do sucesso material, mas de uma 
disposição interior alinhada aos valores do Reino de Deus. A pesquisa tem 
por objetivo desafiar o leitor a uma compreensão que redefina sua visão de 
felicidade e sucesso à luz do ensino de Jesus. Com base nesse pressuposto, 
busca-se: explorar como as Bem-aventuranças de Jesus desafiam as 
concepções tradicionais de felicidade e sucesso, promovendo uma visão 
alternativa baseada em valores espirituais e éticos. Analisar o significado 
e a relevância prática de cada uma das Bem-aventuranças, destacando 
como elas orientam os seguidores de Jesus a viverem de acordo com os 
princípios do Reino de Deus. Investigar o impacto das Bem-aventuranças 
na transformação pessoal e na construção de uma comunidade centrada na 
compaixão, na justiça e na busca pela vontade de Deus.

Palavras-chave: Bem-aventuranças. Reino de Deus. Ética cristã. Contracultura. 
Discipulado.

1	 Jusceliano Ferreira Maciel, graduando em Teologia pela Faculdade Batista do Paraná, Pastor na 
Assembleia de Deus missão Ministério de Nova Serrana e Secretário da Diretoria das Assembléias de 
Deus em Nova Serrana, Brasil. E-mail: celiomaciel.pr@gmail,com



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

209

INTRODUÇÃO
As Bem-Aventuranças, proclamadas por Jesus no início do Sermão do 
Monte (Mt 5.1-12), ocupam posição central na construção da ética cristã, 
revelando uma proposta de vida que desafia os valores hegemônicos da 
sociedade contemporânea. Enquanto o mundo atual associa frequente-
mente felicidade e sucesso ao acúmulo material, ao prestígio social e ao 
individualismo, Jesus apresenta um discurso contracultural que exalta os 
pobres de espírito, os que choram, os mansos e os que têm fome e sede 
de justiça. Essas expressões configuram um modelo ético e espiritual 
profundamente enraizado nos valores do Reino de Deus, pautado na 
humildade, na misericórdia, na justiça e na esperança escatológica.

Diante desse contraste entre os valores do Reino e os paradigmas cultu-
rais contemporâneos, surge a seguinte questão: como as Bem-Aventuran-
ças de Jesus no Sermão do Monte desafiam e redefinem a compreensão 
de felicidade e sucesso à luz do Reino de Deus? Parte-se da hipótese de 
que o texto de Mateus 5.1-12 apresenta uma visão contracultural da feli-
cidade e do sucesso, propondo que a verdadeira bem-aventurança não 
está nas circunstâncias externas ou no êxito material, mas na disposição 
interior e no alinhamento com os valores do Reino.

Diversos autores, como Stott (2010), Lloyd-Jones (2009), Bonhoeffer 
(2009), Willard e Calvino, reconhecem, nas Bem-Aventuranças, não 
apenas um ideal moral elevado, mas também a identidade e vocação dos 
discípulos de Cristo, que são chamados a uma transformação interior 
pela graça divina. Assim, elas não se reduzem a meras orientações com-
portamentais, mas configuram um convite à construção de um estilo de 
vida coerente com a ética do Reino, promovendo a transformação pesso-
al e um testemunho ético no mundo.

O objetivo central deste trabalho é desafiar o leitor a uma compreensão 
que redefina os conceitos de felicidade e sucesso à luz do Reino de Deus. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

210

Para isso, busca-se: explorar como as Bem-Aventuranças desafiam as 
concepções tradicionais, propondo uma visão baseada em valores espi-
rituais e éticos; analisar o significado prático de cada bem-aventurança, 
mostrando como orientam o viver cristão; e investigar seu impacto na 
transformação pessoal e na edificação de comunidades centradas na 
compaixão, justiça e vontade de Deus.

Este trabalho propõe analisar as Bem-Aventuranças em suas dimensões 
teológica, ética e prática, demonstrando seu potencial transformador 
diante dos desafios e valores culturais contemporâneos. Por meio de 
uma abordagem interdisciplinar que dialoga com a teologia, a ética cristã 
e as ciências sociais, busca-se compreender como esses ensinamentos 
continuam a interpelar o cristão atual, desafiando-o a viver uma existên-
cia que, embora contracultural, é fundamental para a edificação de uma 
sociedade mais justa, solidária e pacificadora. Assim, ao refletir sobre a 
aplicação prática das Bem-Aventuranças em diversos contextos, como a 
política, a família, o ambiente de trabalho, a igreja e as redes sociais, este 
estudo visa contribuir para a compreensão da espiritualidade cristã como 
força vital capaz de inspirar mudanças significativas na vida individual e 
coletiva.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

211

1.	 A IMPORTÂNCIA DAS BEM-
AVENTURANÇAS NA ÉTICA 
CRISTÃ
As Bem-Aventuranças, registradas no Evangelho de Mateus (5.1-12), não 
são apenas os primeiros ensinamentos de Jesus no Sermão do Monte, 
mas também um compêndio de princípios que modelam a ética cristã. 
Willard (Cap. 4, p. 74) argumenta que as Bem-Aventuranças não são ape-
nas instruções éticas, mas descrições das pessoas que já estão vivendo 
sob o reinado de Deus. Ele destaca que essas declarações revelam uma 
inversão dos valores mundanos, enfatizando que o verdadeiro bem-estar 
está acessível a todos, independentemente de sua condição social ou 
espiritual, e que reflete os valores divinos.

John Stott, renomado teólogo e escritor, enfatiza que a palavra grega 
makarios, traduzida como “bem-aventurado”, refere-se a um estado obje-
tivo de bênção, distinto da felicidade subjetiva. Ele destaca que Jesus, ao 
pronunciar as Bem-Aventuranças, não descreve sentimentos passageiros, 
mas declara a avaliação divina sobre aqueles que possuem determinadas 
qualidades. Segundo Stott, “makarios refere-se à bem-aventurança que 
é o dom de Deus, não à felicidade baseada em circunstâncias humanas”. 
Além disso, ele observa que cada bem-aventurança consiste em duas 
partes: uma qualidade que o indivíduo possui e uma bênção que recebe. 
Por exemplo, os “pobres em espírito” são abençoados com o “Reino dos 
Céus” (Stott, 1990, p. 38).

A ética cristã, compreendida como o conjunto de princípios que nor-
teiam a vida e a ação dos cristãos, encontra nas Bem-Aventuranças não 
apenas um guia de conduta, mas também uma estrutura de transforma-
ção pessoal. Martyn Lloyd-Jones (2000, p. 45) afirma que as Bem-Aventu-
ranças são “um retrato da natureza do cristão verdadeiro e do padrão de 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

212

vida que ele deve seguir, em contraste direto com os padrões do mundo”. 
Elas, portanto, não apenas revelam a ética cristã, mas também oferecem 
um caminho para a vivência dessa ética no dia a dia, tendo como fun-
damento a humilhação, a misericórdia, a pureza e a justiça. “O professor 
Lourenço Rega, em seu material de Ética Aplicada, apresenta uma defini-
ção muito interessante.”

A ética pode ser compreendida como um conjunto de princípios que 
guiam as ações e decisões dos indivíduos. Quando essa ética é funda-
mentada em valores cristãos expressos na Bíblia, como se propõe neste 
estudo, as Bem-Aventuranças se tornam uma das principais referências 
para a definição e aplicação de tais princípios. Elas não são apenas 
normas dogmáticas, mas orientações que funcionam como sinais de 
trânsito, apontando o caminho para uma vida conforme os valores do 
Reino de Deus. (Rega, 2024, p. 9)

Rega oferece uma perspectiva relevante sobre a função normativa da 
ética cristã, especialmente ao relacioná-la com as Bem-Aventuranças. Ao 
propor que tais ensinamentos bíblicos funcionam como “sinais de trânsi-
to”, o autor adota uma metáfora eficaz que ilustra a função orientadora e 
não impositiva da ética baseada nos valores do Reino de Deus. Essa visão 
contribui para uma compreensão mais dinâmica da moral cristã, afastan-
do-se de uma abordagem meramente dogmática para destacar seu papel 
prático na vida cotidiana dos indivíduos. 

Além disso, essa interpretação permite que se perceba a ética cristã não 
como um sistema fechado, mas como um caminho de constante discer-
nimento, o que é especialmente pertinente em contextos de pluralidade 
moral e cultural. E, nesse aspecto, as Bem-Aventuranças são uma ferra-
menta de grande importância para o fundamento da ética cristã.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

213

1.1 AS BEM-AVENTURANÇAS COMO 
FUNDAMENTO DA ÉTICA CRISTÃ 
As Bem-Aventuranças não apenas oferecem um código moral, mas 
representam um novo modelo de vida cristã, um verdadeiro “manual do 
Reino de Deus”, conforme sugere João Calvino (2010, p. 58), ao afirmar 
que “Cristo nos ensina, por meio das Bem-Aventuranças, que a verdadei-
ra bem-aventurança não reside na prosperidade material ou no poder 
terreno, mas sim na disposição do coração em seguir os princípios de 
humildade e justiça do Reino celestial”. 

Elas propõem uma inversão de valores em relação à moralidade do 
mundo secular, convidando os cristãos a abraçar uma ética que prioriza 
a pureza de coração, a misericórdia e a paz. Heber Campos aborda as 
Bem-Aventuranças do Sermão do Monte, explorando a verdadeira felici-
dade cristã. O autor destaca que essa felicidade não se refere a um estado 
constante de sorriso, mas à alegria profunda encontrada na regeneração 
pelo Espírito Santo. Ele enfatiza que a pureza de coração, a misericórdia 
e a busca pela paz são características dos cidadãos do Reino de Deus, 
invertendo os valores da moralidade secular (Campos, 2021, p. 37).

A primeira Bem-Aventurança, “Bem-aventurados os pobres de espírito, 
porque deles é o Reino dos Céus” (Mt 5.3), revela a base da ética cristã: 
a humildade. Para Martin Lutero (2017, p. 99), “ser pobre de espírito é 
reconhecer nossa total dependência de Deus e a incapacidade humana 
de alcançar a salvação por seus próprios méritos”. A humildade, portanto, 
não é apenas uma virtude moral, mas um pressuposto fundamental para 
qualquer interação genuína com Deus. Segundo Lutero, a pobreza de 
espírito cria a abertura necessária para a transformação espiritual, onde o 
ego é minimizado para que a graça divina possa operar livremente.

Essa humildade, ou pobreza de espírito, é acompanhada de uma pro-
funda dependência de Deus, levando o cristão a entender que sua força 
e direção vêm somente de Sua graça. É nesse ponto que entra a reflexão 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

214

de Charles Spurgeon (2007, p. 120), que destaca que “a verdadeira bem-
-aventurança vem de reconhecer que somos fracos e dependentes de 
Deus, pois isso nos capacita a buscar sua orientação em todas as áreas da 
vida”. A humildade, entendida como pobreza de espírito, é um dos pilares 
centrais do Sermão da Montanha, sendo destacada por Jesus como a 
primeira das Bem-Aventuranças

 Esse ensino revela que a verdadeira bem-aventurança está enraizada no 
reconhecimento da própria limitação e na total dependência de Deus. 
Segundo Souza (2015), a pobreza de espírito não está relacionada à 
condição socioeconômica, mas sim à postura interior daquele que reco-
nhece sua insuficiência diante de Deus. Para o autor, “é o reconhecimen-
to de que, sem a graça divina, nada se pode fazer, e que todas as virtudes 
cristãs nascem dessa consciência” (Souza, 2015, p. 87). Zeilinger (2008, 
p. 41) corrobora essa perspectiva ao afirmar que “a abertura ao Reino 
começa com a renúncia à autossuficiência e com a aceitação da própria 
pequenez diante de Deus”.

Nesse contexto, é possível visualizar um diálogo implícito entre os auto-
res. (Zeilinger, 2008, p. 62) amplia essa visão ao apontar que a atitude de 
reconhecimento da dependência divina é o início da verdadeira espiritu-
alidade, já Spurgeon (2007, p. 15) enxerga na fraqueza humana a chave 
para acessar a força que vem da graça de Deus.

 Essa consciência da limitação humana e da necessidade constante da 
graça divina não apenas molda a espiritualidade individual, mas também 
se reflete nas atitudes práticas do cristão. A humildade, nesse sentido, 
torna-se a base para uma vivência ética e relacional pautada pela mise-
ricórdia, justiça e pureza. Tais virtudes não se manifestam isoladamente, 
mas são desdobramentos naturais de um coração rendido a Deus e 
transformado por Sua presença. Desse modo, passa-se a analisar como 
esses valores se evidenciam na prática cristã cotidiana, sendo expressão 
concreta do discipulado genuíno.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

215

 1.2 MISERICÓRDIA, JUSTIÇA E PUREZA E 
PUREZA NA PRÁTICA CRISTÃ 
Estas virtudes são centrais na prática cristã. A misericórdia, na perspec-
tiva cristã, não é meramente uma reação emocional, mas uma prática 
intencional que se traduz em ações concretas de compaixão e justiça. O 
filósofo cristão Tomás de Aquino (2002, p. 215) ensina que “a misericór-
dia é uma virtude moral que nos move a aliviar o sofrimento dos outros, 
refletindo o caráter de Deus, que é misericordioso”. Ele afirma que a 
misericórdia é uma virtude que não se limita a sentimentos internos, mas 
exige ações práticas que busquem o bem-estar do próximo.

A misericórdia, portanto, não é uma atitude passiva, mas uma virtude 
ativa que deve ser praticada em todos os momentos da vida cristã. Para 
A.W. Pink (2003, p. 142), “a misericórdia cristã se manifesta principal-
mente no perdão, na ajuda aos necessitados e no auxílio aos que sofrem”. 
Esta misericórdia é a forma mais visível da ética cristã, pois é uma de-
monstração do amor divino em ação.

A pureza de coração, como expresso na bem-aventurança “Bem-aventu-
rados os puros de coração, porque verão a Deus” (Mt 5.8), exige uma vida 
de santidade, onde as intenções e as ações do cristão são alinhadas com 
os princípios de Deus. A pureza não é um ideal remoto ou intangível, mas 
uma meta prática para todos os cristãos. Para João Calvino (2010, p. 125), 
“a pureza de coração é a sinceridade de nossas intenções diante de Deus 
e dos homens, uma condição necessária para ver e conhecer a Deus mais 
profundamente”. 

Calvino vê a pureza como a chave para um relacionamento mais íntimo 
com Deus, uma vida que reflita Sua santidade e justiça. Dessa forma, 
compreende-se que a pureza de coração, segundo Calvino (2010, p. 
125), não se limita a uma conduta exterior, mas reflete uma integridade 
interior que permite ao cristão aproximar-se de Deus e viver de maneira 
coerente com Sua vontade. Tal virtude se mostra essencial não apenas na 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

216

busca pela santidade, mas também na maneira como o indivíduo enfren-
ta as adversidades da vida cristã. 

Nesse sentido, a pureza de coração prepara o crente para desenvolver 
outras virtudes necessárias à caminhada de fé, como a paciência diante 
das perseguições. A seguir, será abordada a importância da paciência 
cristã ao lidar com a oposição e o sofrimento por causa da fé, destacando 
seu papel fundamental no testemunho e na perseverança dos fiéis.

1.3 PACIÊNCIA DIANTE DA PERSEGUIÇÃO 
A última das Bem-Aventuranças, “Bem-aventurados os que sofrem perse-
guição por causa da justiça, porque deles é o Reino dos Céus” (Mt 5.10), 
revela uma dimensão crucial da ética cristã: a perseverança em tempos 
de adversidade. A perseguição por causa da justiça é uma realidade 
vivida por muitos cristãos ao longo da história e continua a ser um tema 
pertinente nos dias atuais. Martyn Lloyd-Jones (2000, p. 102) escreve que 
“os cristãos são chamados não apenas a suportar a perseguição, mas a 
enfrentá-la com alegria, pois sua recompensa no Reino de Deus é eterna”. 
A perseguição por causa da justiça não é algo que deva ser evitado, mas 
sim um sinal de que o cristão está vivendo de acordo com os princípios 
do Reino, essa perspectiva é corroborada por A. W. Pink:

A perseguição é o destino do justo. A hostilidade do mundo contra o 
cristão é inevitável, porque há uma oposição irreconciliável entre os 
princípios do mundo e os princípios de Cristo. Quando um crente vive 
de modo piedoso, ele se torna uma reprovação viva ao mundo, e este o 
odeia por isso. (Pink, 2013, p. 54).

Para Pink, a vida piedosa do cristão serve como uma reprovação viva ao 
sistema mundano, o que inevitavelmente desperta oposição e hostili-
dade. Essa compreensão reforça a ideia de que o sofrimento por causa 
da justiça está intrinsecamente ligado ao compromisso com o Reino de 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

217

Deus, sendo, portanto, motivo de esperança e alegria, e não de desânimo, 
a paciência diante da perseguição é uma característica distintiva da ética 
cristã, pois ela ensina os cristãos a manterem sua fé mesmo em face de 
adversidades. Segundo Tomas de Aquino (2002, p. 190), “a paciência é 
uma virtude que permite ao cristão suportar as dificuldades e as prova-
ções com a certeza de que Deus está no controle de todas as coisas e que 
a recompensa será eterna”. Essa resistência, alimentada pela esperança 
e pela fé em Deus, é um testemunho poderoso da verdadeira fé cristã na 
prática.

1.4 APLICAÇÕES PRÁTICA DAS BEM-
AVENTURANÇAS 
As Bem-Aventuranças não devem ser vistas apenas como normas ou 
princípios morais abstratos, mas como um guia prático para a vida co-
tidiana do cristão. Elas nos ensinam a viver de maneira que o caráter de 
Cristo seja refletido em nossas atitudes e ações. Ao viver as Bem-Aven-
turanças, o cristão não apenas cresce espiritualmente, mas também se 
torna uma testemunha viva do Reino de Deus. Como Spurgeon (2007, 
p. 142) enfatiza, “as Bem-Aventuranças são a essência da verdadeira 
vida cristã, um reflexo do caráter de Cristo em nossa vida cotidiana”. Elas 
não são apenas princípios a serem seguidos, mas um estilo de vida a ser 
vivido ativamente, com o objetivo de refletir os valores do Reino de Deus 
para o mundo ao redor

As Bem-Aventuranças são essenciais para a ética cristã, pois oferecem 
não apenas um modelo de vida moral, mas também um caminho para a 
transformação do caráter do cristão. Elas nos chamam a viver de acordo 
com os princípios do Reino de Deus, abraçando a humildade, a miseri-
córdia, a pureza de coração, a paciência diante da perseguição e a busca 
pela paz. Essas virtudes não são apenas ideais espirituais, mas devem ser 
praticadas ativamente no dia a dia. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

218

Como afirma Lloyd-Jones (2000, p. 115), “viver de acordo com as Bem-A-
venturanças é a maneira de refletir a glória de Deus em nossa vida e de 
ser luz no mundo”. Assim, as Bem-Aventuranças não apenas formam o 
caráter cristão, mas também têm um impacto transformador na socieda-
de, convidando todos a viver de acordo com os valores do Reino de Deus.

2 DESAFIANDO CONCEITOS 
CONVENCIONAIS DE 
FELICIDADE E SUCESSO.
Na sociedade contemporânea, felicidade e sucesso são frequentemente 
associados ao acúmulo de bens materiais, status social e reconhecimento 
público. Contudo, o ensino de Jesus nas Bem-aventuranças (Mateus 
5.1-12) apresenta um contraponto radical a essa concepção dominante. 
Segundo Lloyd-Jones (2009, p. 44), “os bem-aventurados, segundo Jesus, 
são os que se consideram espiritualmente falidos, os que choram, os 
humildes — exatamente o oposto daquilo que o mundo elogia”.

Jesus declara felizes os pobres em espírito, os que choram, os mansos, 
os que têm fome e sede de justiça, entre outros. Tais virtudes espirituais 
subvertem os valores culturais, evidenciando uma lógica de felicidade 
baseada na dependência de Deus, e não no mérito ou prestígio social. 
Como afirma Stott (2010, p. 45), “a contracultura proposta por Jesus nas 
bem-aventuranças desafia os valores do mundo moderno”.

A. W. Pink (2010, p. 25) reforça essa inversão de valores ao observar que 
Cristo valoriza os humildes e puros de coração, enquanto o mundo exalta 
o orgulho, a ambição e a autossuficiência. Nesse sentido, as Bem-aven-
turanças não representam apenas ideais morais, mas uma revolução 
espiritual que redefine o que é ser feliz à luz do Reino de Deus.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

219

Descritas por muitos estudiosos como o coração da ética cristã, as Bem-
-aventuranças abrem o Sermão do Monte, considerado por Stott (2018, p. 
21) “o maior ensinamento ético da história da humanidade”. Bonhoeffer 
(2009, p. 114) destaca que essas declarações são, ao mesmo tempo, 
promessas e exigências dirigidas aos discípulos, refletindo o chamado a 
uma vida pautada pela justiça, humildade e fé.

Essa proposta ética confronta diretamente os modelos seculares de 
sucesso. No ethos do Reino de Deus, os bem-aventurados não são os 
poderosos, mas os que vivem conforme os valores divinos. De acordo 
com Stott (2018), as Bem-aventuranças funcionam como um prólogo 
ético que rompe com o status quo e aponta para uma vivência marcada 
pela alteridade e esperança escatológica.

Portanto, Jesus inaugura uma lógica de valor alternativa, pautada na 
graça e na justiça divina, desafiando estruturas sociais antigas e atuais. 
Bonhoeffer (2009, p. 115) ressalta que essas palavras não expressam um 
ideal inatingível, mas a realidade da vida cristã autêntica. Nessa mesma 
linha, Willard (2008, p. 42) afirma que “Jesus abençoa aqueles que o mun-
do considera desprezíveis, mostrando que o Reino de Deus está disponí-
vel mesmo para os que nada têm a oferecer”.

Em síntese, este estudo propõe uma análise das Bem-aventuranças 
em seu contexto histórico, teológico e prático, evidenciando como sua 
mensagem continua a desafiar os modelos convencionais de felicidade e 
sucesso na contemporaneidade.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

220

2.1 A ESTRUTURA E A TEOLOGIA DAS BEM-
AVENTURANÇAS 
As Bem-Aventurança, apresentam uma estrutura literária cuidadosa-
mente organizada, marcada por paralelismos e por uma progressão 
espiritual que não é acidental. Em vez de frases soltas ou desconexas, a 
seção se desenvolve como uma escada de crescimento interior, na qual 
cada bem-aventurança se apoia na anterior e prepara o caminho para a 
seguinte. Jesus propõe uma nova forma de vida e de espiritualidade que 
se distancia do legalismo superficial e das convenções culturais da sua 
época.

Segundo Stott (2018, p. 29), “elas não são uma lista aleatória, mas uma 
escada de valores que conduzem à maturidade espiritual”. O autor sugere 
que o ensino de Jesus começa com a humildade (“pobres de espírito”) e 
culmina com a perseguição por causa da justiça, indicando uma forma-
ção completa do caráter cristão. Essa progressão revela que a verdadeira 
espiritualidade, no contexto do Reino de Deus, começa com o reconheci-
mento da própria insuficiência e culmina em uma vida de compromisso 
radical com a justiça.

Nesse sentido, Campos Jr. (2021, p. 45) interpreta as Bem-Aventuranças 
como a revelação da verdadeira alegria cristã. Para ele, “a felicidade que 
Jesus propõe não é circunstancial, mas enraizada na presença de Deus e 
na esperança escatológica”. Essa alegria não está ligada à ausência de so-
frimento, mas à certeza da ação de Deus na história e no futuro. Trata-se 
de uma teologia centrada na soberania divina e na transformação interior 
do ser humano.

O teólogo reformado João Calvino também oferece uma leitura profunda 
do texto. Em sua exegese, ele defende que as Bem-Aventuranças não 
são promessas universais, mas dirigidas àqueles que passaram pela 
regeneração operada pelo Espírito Santo. Ele afirma: “Cristo não promete 
felicidade a qualquer um, mas apenas àqueles que foram transformados 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

221

internamente pela graça divina” (Calvino, 2010, p. 83). Essa abordagem 
enfatiza a dimensão soteriologica do ensino de Jesus, no qual a bem-a-
venturança é fruto da ação redentora de Deus e não de mérito humano.

Além disso, a estrutura literária das Bem-Aventuranças está moldada 
por uma inclusão (ou inclusio), que aparece na repetição da expressão 
“porque deles é o Reino dos céus” (Mt 5.3 e 5.10). Essa moldura indica 
que todas as demais promessas estão contidas no grande tema do Reino 
de Deus, núcleo central da mensagem de Jesus. As demais bênçãos — 
consolo, herança da terra, saciedade, misericórdia, visão de Deus, filiação 
divina — são expressões desse Reino já presente e ainda esperado.

A teologia das Bem-Aventuranças, portanto, articula-se a partir de três 
eixos fundamentais: a espiritualidade do Reino, a ética do discipulado 
e a esperança escatológica. Elas não são meros ideais morais, mas uma 
descrição do que Deus está fazendo no mundo por meio de seu povo. 
Como ensina Luz (2007, p. 182), “as bem-aventuranças são um manifesto 
do Reino que já se inaugurou, mas que ainda se realiza plenamente no 
futuro”.

É nesse ponto que a reflexão se aprofunda: as Bem-Aventuranças, além 
de revelarem o caráter do Reino, delineiam também a identidade do 
discípulo e os contornos da ética cristã. Assim, a partir desse alicerce te-
ológico, passamos a considerar como o discipulado e a identidade cristã 
são moldados por esse ensino radical e contracultural de Jesus.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

222

2.2 DISCIPULADO E IDENTIDADE CRISTÃ À 
LUZ DAS BEM-AVENTURANÇAS 
As Bem-Aventuranças, longe de serem apenas declarações poéticas ou 
ideais inatingíveis, constituem o alicerce da identidade cristã e do cami-
nho do discipulado. Nelas, Jesus descreve o perfil daqueles que perten-
cem ao Reino de Deus, revelando não apenas o que o discípulo faz, mas 
essencialmente quem ele é.

Segundo Oliveira (2023, p. 4), “as bem-aventuranças delineiam a espiri-
tualidade do discípulo, que é chamado a viver a contracultura do Reino”. 
Para ele, seguir Jesus implica adotar um estilo de vida oposto ao espírito 
deste mundo, um discipulado moldado por humildade, mansidão, justiça 
e misericórdia. Essa espiritualidade contracultural, porém, não é mera-
mente reativa ou subversiva por si mesma, mas nasce de um compromis-
so profundo com o Reino anunciado por Cristo.

Essa ideia encontra ressonância em Rega (2024, p. 88), que complementa 
o argumento ao afirmar que “o ensino de Jesus nas bem-aventuranças 
fornece um padrão ético superior, que não se limita a ações externas, 
mas exige coerência interior e integridade espiritual”. Em diálogo com 
Oliveira, Rega ressalta que o discipulado proposto por Jesus não pode 
ser reduzido a um conjunto de comportamentos; ele pressupõe uma 
transformação interior operada pela graça e sustentada pela esperança 
escatológica do Reino. O discípulo, portanto, é alguém cuja identidade e 
ética se entrelaçam de forma inseparável.

Martyn Lloyd-Jones (2000, p. 44) aprofunda esse entendimento ao 
afirmar que “as bem-aventuranças não descrevem diferentes tipos de 
cristãos, mas todos os cristãos”. Em convergência com Oliveira e Rega, 
Lloyd-Jones enfatiza que as características apresentadas por Jesus são 
essenciais, e não opcionais, para a vida cristã. Para ele, o discipulado não 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

223

é um chamado para uma elite espiritual, mas uma exigência para todos 
os que desejam seguir a Cristo. O verdadeiro cristão é, por definição, 
aquele que manifesta essas virtudes em sua jornada diária.

A essa conversa se une Charles Spurgeon (2007, p. 53), que reforça a 
dimensão prática e devocional das bem-aventuranças ao dizer que “elas 
são o espelho em que o verdadeiro crente deve se olhar todos os dias”. 
Enquanto os demais autores tratam da identidade e da ética do discípulo, 
Spurgeon destaca o aspecto formativo e contínuo desse ensino. O discí-
pulo não apenas aprende as bem-aventuranças uma vez, mas retorna a 
elas constantemente como guia e critério de autoavaliação espiritual.

Assim, em diálogo, os autores revelam que o discipulado cristão, à luz 
das bem-aventuranças, é um processo integral: é espiritualidade con-
tracultural (Oliveira), ética transformadora (Rega), identidade comum a 
todos os crentes (Lloyd-Jones) e disciplina diária (Spurgeon). Trata-se de 
uma formação que envolve mente, coração e prática, e que se concretiza 
na vivência cotidiana do Reino de Deus, mesmo em meio a um mundo 
marcado por valores opostos.

Essa compreensão nos leva a refletir sobre o papel do discípulo como 
agente de transformação em contextos de injustiça, sofrimento e desi-
gualdade. O próximo passo, portanto, será analisar as implicações éticas 
e sociais das bem-aventuranças para o testemunho cristão no mundo 
atual.

2.3 AS BEM-AVENTURANÇAS E O DESAFIO 
CONTEMPORÂNEO 
O mundo contemporâneo está imerso em uma cultura que valoriza o 
sucesso imediato, a autopromoção, o consumo e o poder como símbolos 
de realização pessoal. Nesse contexto, o ensino de Jesus nas bem-aventu-
ranças surge como uma proposta profundamente contracultural e desa-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

224

fiadora. Trata-se de um chamado à reconfiguração dos valores humanos 
à luz do Reino de Deus.

Souza (2021, p. 60) aponta que “o ensino de Cristo é um convite à feli-
cidade paradoxal, que se realiza na renúncia e na solidariedade”. Essa 
“felicidade paradoxal” confronta diretamente a lógica dominante que 
associa plenitude à acumulação de bens ou ao reconhecimento social. O 
ensino de Jesus reverte essa ordem, colocando a humildade, a mansidão, 
a justiça e a misericórdia no centro da verdadeira realização humana.

Nesse mesmo sentido, Richards (2021, p. 34), em sua análise cultural do 
Novo Testamento, observa que “Jesus desafiou diretamente os valores 
dominantes de sua cultura, e continua desafiando os nossos”. O contraste 
proposto por Jesus permanece atual: enquanto a cultura moderna exalta 
o individualismo e a competitividade, as bem-aventuranças convidam à 
compaixão, à paz e à entrega.

Sproul (2019, p. 71) acrescenta que “o sermão da montanha é um retrato 
da santidade prática, que contrasta com a hipocrisia religiosa e com o 
secularismo moderno”. Para ele, a espiritualidade das bem-aventuranças 
não se limita à experiência interior, mas se traduz em atitudes concretas 
diante da vida e do próximo. Essa espiritualidade prática desafia tanto o 
legalismo — que reduz a fé a regras externas — quanto o relativismo ético 
que caracteriza boa parte da mentalidade contemporânea.

Nessa linha, Zeilinger (2012, p. 90) afirma que “a espiritualidade cristã 
autêntica encontra seu fundamento nas bem-aventuranças”. Essa afirma-
ção reforça a ideia de que o seguimento de Jesus exige uma nova lógica 
de vida, em que a grandeza se manifesta na humildade e o sofrimento 
por causa da justiça se torna sinal de fidelidade ao Reino. A espirituali-
dade das bem-aventuranças aponta para um discipulado que não busca 
recompensas terrenas, mas se ancora na esperança escatológica e na 
comunhão com Deus.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

225

Segundo Lloyd-Jones (2000), as bem-aventuranças representam o cará-
ter essencial do cristão e estabelecem os valores do Reino que contras-
tam diretamente com os valores mundanos. Para ele, o Sermão do Monte 
é a exposição mais clara do que significa viver sob o senhorio de Cristo, e 
cada bem-aventurança desafia o discípulo a uma postura contracultural, 
centrada em Deus.

A compreensão das bem-aventuranças como caminho de discipulado 
fundamentado na justiça, humildade e esperança escatológica exige, por-
tanto, uma análise mais aprofundada de sua aplicabilidade concreta no 
mundo contemporâneo. Assim, impõe-se a necessidade de refletir sobre 
os modos pelos quais os princípios evangélicos presentes nas bem-a-
venturanças podem ser vivenciados em distintos contextos e diante dos 
múltiplos desafios que marcam a sociedade atual.	

Como destaca Rega (2024), a ética cristã aplicada exige um olhar sensível 
às transformações sociais, sem perder de vista os valores absolutos do 
Evangelho. Nesse sentido, a prática das bem-aventuranças deve ser atu-
alizada constantemente por meio de um engajamento ético, relacional 
e espiritual que testemunhe os valores do Reino em meio às tensões do 
mundo moderno.

Na sequência, serão discutidas possíveis formas de atualização e vivência 
das bem-aventuranças em contextos contemporâneos, considerando 
os aspectos sociais, culturais, econômicos e espirituais que desafiam a 
prática cristã no mundo atual.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

226

3. REFLEXÃO SOBRE COMO 
OS PRINCÍPIOS DAS BEM-
AVENTURANÇAS PODEM SER 
VIVENCIADOS EM DIFERENTES 
CONTEXTOS E DESAFIOS 
CONTEMPORÂNEOS
As bem-aventuranças, descritas por Jesus no Sermão do Monte (Mt 
5.1-12), constituem um convite a viver segundo os valores do Reino de 
Deus. Essa proposta apresenta um padrão ético e espiritual que desafia 
os valores predominantes da sociedade contemporânea, marcada pelo 
individualismo, pela busca incessante por poder e pela relativização da 
verdade.

Nesse sentido, Stott (2006) destaca que as bem-aventuranças apresen-
tam uma contracultura radical, na qual os valores do Reino de Deus 
subvertem os padrões do mundo atual. Segundo ele, “o sermão do monte 
descreve o que acontece quando homens e mulheres tomam a decisão 
radical de seguir a Jesus. Eles são diferentes; o seu estilo de vida e o seu 
sistema de valores contrastam com os do mundo” (Stott, 2006, p. 61). 
Esse entendimento reforça a ideia de que as bem-aventuranças desafiam 
o individualismo, o materialismo e a relativização moral predominantes 
na sociedade contemporânea, propondo uma vivência marcada pela 
humildade, misericórdia, justiça e paz.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

227

3.1 O CONTRASTE ENTRE OS VALORES DO 
REINO E OS CULTURAL ATUAL 
A espiritualidade ensinada por Jesus no Sermão do Monte revela uma 
proposta radicalmente distinta dos valores que predominam na cultura 
contemporânea. A sociedade moderna, pautada pelo consumo, pela 
competição e pela valorização do sucesso individual, contrasta forte-
mente com os princípios do Reino de Deus, que exaltam a humildade, a 
misericórdia e a justiça. 

Nesse cenário, as bem-aventuranças assumem um papel de denúncia 
profética contra as estruturas que promovem desigualdade e exclusão. 
Como observa Stott (2018, p. 21), essas declarações de Jesus não são 
ideais utópicos, mas atributos reais que devem caracterizar os seguidores 
de Cristo. A centralidade da dependência de Deus em oposição à autos-
suficiência é, portanto, um marco da ética do Reino.

Ademais, Calvino (2010, p. 134) salienta que o reconhecimento da pobre-
za espiritual é o ponto de partida para qualquer processo de discipulado 
genuíno. Tal reconhecimento exige uma ruptura com o orgulho e a autos 
segurança promovidos pela lógica do mundo atual, que valoriza a exalta-
ção do eu e o acúmulo de bens. Em contrapartida, o discipulado cristão 
convida o indivíduo a um caminho de esvaziamento interior e entrega 
confiante a Deus. Nesse sentido, os valores do Reino não apenas diver-
gem dos valores sociais hegemônicos, como também os confrontam em 
sua essência.

Oliveira (2023, p. 88) reforça essa perspectiva ao destacar que os en-
sinamentos de Jesus são subversivos aos sistemas de dominação que 
estruturam o mundo moderno. A ética do Reino propõe uma inversão: 
os últimos serão os primeiros, os humildes herdarão a terra e os pacifica-
dores serão chamados filhos de Deus (Mt 5.3-10). Essa inversão ética é 
também uma denúncia dos mecanismos de poder político, econômico e 
religioso que perpetuam a injustiça. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

228

Renato Araújo e Cícero Bezerra (2023, p. 56) alertam, por sua vez, para o 
risco de se espiritualizar demasiadamente esses ensinos sem considerar 
o contexto histórico de opressão em que foram proclamados. A mensa-
gem de Jesus oferecia consolo e esperança concreta aos marginalizados 
do seu tempo, como bem argumenta Horsley (1993, p. 92), ao interpretar 
o Sermão do Monte como um chamado à resistência contra o imperialis-
mo romano.

Assim, pode-se afirmar que o contraste entre os valores do Reino e os 
valores da cultura atual não se restringe a uma dimensão espiritual abs-
trata, mas abrange implicações práticas e políticas. O discípulo de Jesus, 
ao viver segundo os princípios do Reino, torna-se um agente de trans-
formação social, desafiando as estruturas de pecado institucionalizado 
e propondo uma nova forma de viver baseada na justiça, na paz e na 
compaixão.

3.2 A VIVÊNCIA DAS BEM-AVENTURANÇAS 
EM DIFERENTES ÁREAS DA VIDA 
As bem-aventuranças não se limitam ao campo espiritual ou religioso. 
Elas têm implicações éticas concretas e podem ser vividas em diferentes 
esferas da vida, como a política, a família, o ambiente de trabalho, a igreja 
e as redes sociais. Lloyd-Jones (1981, p. 78) destaca que a misericórdia 
(Mt 5.7), por exemplo, é uma expressão prática do caráter de Deus no 
cotidiano do crente. Em uma sociedade marcada pela cultura do cancela-
mento, viver a misericórdia é um ato revolucionário.

Para Zeilinger (2012, p. 79), a fome e sede de justiça (Mt 5.6) representam 
o clamor por uma ordem social justa e fraterna. Essa busca não se resu-
me a reformas institucionais, mas implica um compromisso pessoal com 
a equidade e a solidariedade. Campos Jr. (2021, p. 105) acrescenta que a 
verdadeira felicidade cristã não se realiza na indiferença, mas na prática 
da justiça e no enfrentamento das estruturas injustas.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

229

Dessa forma, as bem-aventuranças revelam-se como um chamado à 
ação concreta em diferentes âmbitos da vida humana. Na esfera política, 
por exemplo, o compromisso com a justiça e a paz desafia o cristão a 
participar ativamente da construção de uma sociedade mais equitativa, 
rejeitando a indiferença diante da opressão e da desigualdade.

 No ambiente familiar, os princípios de misericórdia, humildade e pa-
cificação devem orientar os relacionamentos, promovendo o perdão, o 
respeito mútuo e o cuidado recíproco. Já no espaço de trabalho, a ética 
do Reino se manifesta na integridade, no serviço ao próximo e na valori-
zação do ser humano acima da produtividade. Na igreja, essas virtudes 
reforçam a comunhão e a mutualidade entre os irmãos, afastando práti-
cas autoritárias ou excludentes. Por fim, nas redes sociais, onde os dis-
cursos são frequentemente marcados pela agressividade e intolerância, 
viver as bem-aventuranças significa comunicar com empatia, promover a 
verdade e rejeitar a lógica da violência verbal.

A pacificação (Mt 5.9) também é essencial nesse processo. Sproul (2019, 
p. 143) observa que o pacificador é aquele que promove a reconciliação 
e o diálogo, mesmo em contextos de tensão. Essa postura é urgente em 
tempos de polarização política e conflitos sociais. Spurgeon (2007, p. 
111) acrescenta que “os pacificadores são filhos de Deus porque refletem 
o caráter de seu Pai”, e sua atuação vai além de evitar conflitos — envolve 
enfrentá-los com sabedoria e graça.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

230

3.3 A ESPIRITUALIDADE DO REINO EM 
MEIO AOS DESAFIOS CONTEMPORÂNEOS 
A espiritualidade das bem-aventuranças não se limita ao interior do 
indivíduo, mas se manifesta em atitudes concretas diante dos desafios 
contemporâneos. José N. D. Souza (2021, p. 47) observa que a felicidade 
pregada por Jesus está enraizada em uma vida coerente com os valores 
do Reino, mesmo quando isso implica dor, perseguição ou exclusão. Lu-
tero (2017, p. 212) também reconhecia esse paradoxo, ao afirmar que o 
verdadeiro bem-aventurado é aquele que compartilha da cruz de Cristo.

N. T. Wright (2013, p. 75) afirma que “Jesus não está descrevendo um 
ideal distante, mas inaugurando uma nova realidade que começa agora 
e se concretiza na vida dos que o seguem”. Assim, as bem-aventuranças 
devem ser compreendidas como parte do presente escatológico do 
Reino, ou seja, como sinais da nova ordem de Deus que já se manifesta 
na história.

 Rega (2024, p. 59) propõe uma ética do Reino baseada na alteridade, ou 
seja, na capacidade de se colocar no lugar do outro. Isso exige uma espiri-
tualidade madura, que recusa a indiferença diante do sofrimento alheio. 
Ricardo Souza (2021, p. 113) também entende que a espiritualidade das 
bem-aventuranças é “radical”, pois integra vida interior e ação no mundo. 
Esse equilíbrio é essencial para que o cristão não se torne nem um ativis-
ta sem alma, nem um místico alheio à realidade.

Por fim, Arthur Pink (2013, p. 92) ressalta que as bem-aventuranças são, 
ao mesmo tempo, diagnóstico e remédio: revelam nossa insuficiência e 
apontam para a suficiência da graça. Elas não apenas moldam o caráter 
do discípulo, mas também transformam a comunidade em que ele está 
inserido, tornando-se expressão visível do Reino de Deus.

 Portanto, à luz do Reino de Deus, felicidade e sucesso não se medem por 
conquistas materiais ou reconhecimento social, mas pela capacidade de 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

231

viver segundo os valores de Cristo, tornando-se sinal visível de uma nova 
humanidade reconciliada com Deus, com o próximo e com o mundo.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Esta pesquisa analisou as Bem-Aventuranças de Jesus (Mt 5.1-12) como 
base da ética cristã, evidenciando seu caráter teológico, ético e prático. 
Em contraste com os valores predominantes da sociedade atual centra-
dos no individualismo, materialismo e prestígio, as Bem-Aventuranças 
propõem uma inversão radical desses conceitos, apresentando a felici-
dade e o sucesso à luz do Reino de Deus como frutos da humildade, da 
justiça, da misericórdia e da dependência de Deus.

Autores como Stott, Lloyd-Jones, Bonhoeffer, Willard e Calvino ressaltam 
que as Bem-Aventuranças não são ideais utópicos, mas expressões con-
cretas do discipulado cristão. Elas orientam o seguidor de Cristo a um 
estilo de vida contracultural, guiado pela fidelidade a Deus e pelo com-
promisso com a transformação pessoal e social.

A pesquisa também demonstrou que esses princípios possuem impli-
cações práticas em diversos contextos contemporâneos, como política, 
família, trabalho, igreja e redes sociais. Ao confrontar estruturas de opres-
são e desigualdade, a ética do Reino torna-se uma denúncia profética e 
uma alternativa viável de vida marcada pela justiça e pela paz.

Portanto, conclui-se que as Bem-Aventuranças continuam a desafiar os 
cristãos a viverem com coerência ética e espiritual em meio às contradi-
ções do mundo moderno. Elas redefinem felicidade e sucesso não como 
conquistas humanas, mas como sinais da presença do Reino de Deus na 
vida daqueles que buscam viver segundo seus valores.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

232

REFERÊNCIAS
AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. São Paulo: Ed. Loyola, 2002.

ARAÚJO, Renato S.; BEZERRA, Cícero M. As bem-aventuranças no seu 
contexto histórico: o perigo da interpretação alegórica. Caderno Inter 
saberes, Curitiba, v. 12, n. 43, 2023.

BÍBLIA. Português. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2001.

BONHOEFFER, D. Discipulado. 5. ed. São Leopoldo: Editora Sinodal; 
São Paulo: Editora Fonte, 2009.

BROCCARDO, Carlo. Os Evangelhos: Um guia para a leitura. 1. ed. 
Petrópolis, RJ: Editora Vozes, 2020.

CALVIN, João. Comentário sobre o Evangelho de Mateus. São Paulo: 
Ed. Vida Nova, 2010.

CALVINO, João. Comentário sobre o Evangelho de Mateus. São Pau-
lo: Vida Nova, 2010.

CAMPOS JR., Heber. Felicidade verdadeira: As bem-aventuranças e a real 
alegria dos filhos de Deus. Rio de Janeiro: GodBooks Editora, 2021.

CAMPOS JR., Heber. Felicidade verdadeira: As bem-aventuranças e a 
real alegria dos filhos de Deus. Rio de Janeiro: GodBooks Editora, 2021.

GOMES, Osiel. A Ética Cristã e os Ensinos de Jesus. Curitiba: Ed. Cul-
tura Cristã, 2022.

GOMES, Osiel. Os Valores do Reino de Deus: A Relevância do Sermão 
do Monte para a Igreja de Cristo. Rio de Janeiro: CPAD, 2022.

HENRY, Matthew. Comentário de Mateus. São Paulo: Ed. Vida Nova, 
2015.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

233

HORSLEY, Richard A. Jesus and the Spiral of Violence: Popular Jewish 
Resistance in Roman Palestine. San Francisco: Harper & Row, 1993.

JEREMIAS, Joachim. Jerusalém no tempo de Jesus: uma investigação 
sociológica e histórica. São Paulo: Hagnos, 2004.

LLOYD-JONES, D. M. Estudos no Sermão do Monte. São Paulo: Publi-
cações Evangélicas Selecionadas, 1981.

LLOYD-JONES, Martyn. Estudos sobre o Sermão do Monte. São Paulo: 
Editora Fiel, 2000.

LUTERO, Martinho. KAYSER, Ilson (Trad.); DREHER, L. H. (Trad.). 
Martinho Lutero - Obras Selecionadas. Vol. 9. São Leopoldo: Sinodal, 
2017.

OLIVEIRA, Jonas de. Espiritualidade do Reino: uma leitura teológica 
das bem-aventuranças. Belo Horizonte: Fonte Editorial, 2023.

OLIVEIRA, José C. As bem-aventuranças como paradigma para o 
discipulado. Território Acadêmico, n. 6, 2023.

PINK, A.W. A Vida Cristã Prática. São Paulo: Ed. Shedd, 2003.

PINK, Arthur W. O Sermão do Monte. São Paulo: Editora PES, 2013.

REGA, Lourenço Stelio. Ética Aplicada, Curitiba: Publicações Fabapar 2 
ed. 2024.

REGA, Samuel. Ética do Reino: implicações morais das palavras de 
Jesus no sermão do monte. São Paulo: Editora Esperança, 2024.

RICHARDS, Lawrence O. Comentário histórico-cultural do Novo 
Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2021.

RICHARDS, Lawrence. Comentário Histórico-cultural do Novo Tes-
tamento. 1. ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2021.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

234

SOUZA, José N. D. O Sermão da Montanha: um estudo exegético-teoló-
gico. Belo Horizonte: Editora Esperança, 2015.

SOUZA, Ricardo. Cristianismo radical: a espiritualidade das bem-aven-
turanças. Curitiba: Peregrino, 2021.

SPROUL, R. C. Estudos bíblicos expositivos em Mateus. [S.l.]: Editora 
Cultura Cristã, 2019.

SPROUL, R. C. O sermão do monte: a ética do Reino de Deus. São Pau-
lo: Cultura Cristã, 2019.

SPURGEON, Charles Haddon. O sermão do monte: sermões sobre as 
bem-aventuranças. São Paulo: Thomas Nelson Brasil, 2014.

SPURGEON, Charles. Sermões de Spurgeon. São Paulo: Ed. Verdade e 
Vida, 2007.

STOTT, J. Contracultura cristã: O chamado radical ao sermão do mon-
te. 2. ed. São Paulo: ABU Editora, 2018.

STOTT, J. Contracultura cristã: O chamado radical ao sermão do mon-
te. 2. ed. São Paulo: ABU Editora, 2018.

STOTT, John. A mensagem do Sermão do Monte: o cristão e a vida 
cristã segundo Mateus 5–7. São Paulo: ABU Editora, 1990.

STOTT, John. Bem-aventurados. Ultimato, 15 maio 2018.

STOTT, John. Bem-aventurados. Viçosa: Ultimato, 2018.

WILLARD, D. A divina conspiração: Redescobrindo nosso destino 
espiritual. São Paulo: Mundo Cristão, 2008.

WILLARD, Dallas. A conspiração divina: redescobrindo nossa vida 
oculta em Deus. São Paulo: Mundo Cristão, 2001. 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

235

WRIGHT, N. T. Simplesmente Jesus: uma nova visão de quem ele foi, o 
que fez e por que ele importa. Tradução de Israel Belo de Azevedo. São 
Paulo: Thomas Nelson Brasil, 2013.

ZEILINGER, Franz. Entre o céu e a terra: comentário ao sermão da 
montanha (Mt 5–7). São Paulo: Paulinas, 2012.

ZEILINGER, Franz. Entre o céu e a terra: comentário ao Sermão da 
Montanha. Petrópolis: Vozes, 2008.

ZEILINGER, Hans. As bem-aventuranças: espiritualidade do Reino 
em tempos de crise. São Leopoldo: Sinodal, 2012.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

EXCLUSIVISMO E 
INCLUSIVISMO EM 
DEBATE
EXCLUSIVISM AND INCLUSIVISM IN DEBATE

EXCLUSIVISMO E INCLUSIVISMO EN DEBATE

RESENHA



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

237

Willibaldo Ruppenthal Neto1

HISLUMIAL, Caike. Qual é o destino eterno dos não evangelizados? 
Uma introdução ao exclusivismo e ao inclusivismo. Rio de Janeiro: 
Thomas Nelson Brasil, 2024. (Coleção Teologia para todos).

O AUTOR DO LIVRO 
Caike Hislumial é professor no Seminário Teológico Betel Brasileiro, no 
qual realizou seu Bacharelado e seu Mestrado. Sua obra Qual é o destino 
eterno dos não evangelizados? Uma introdução ao exclusivismo e ao 
inclusivismo é a sua contribuição na Coleção Teologia para Todos, orga-
nizada por Rodrigo Bibo e publicada pela editora Thomas Nelson Brasil 
– coleção da qual tenho o privilégio de fazer parte. Assim como todos os 
demais livros da coleção, a intenção é aprWesentar uma resposta simples 
– mas nem por isso superficial – para uma pergunta teológica complexa: 
Qual é o destino eterno dos não evangelizados? Algo que – já adianto – 
Caike Hislumial fez muito bem, mostrando as diferentes respostas possí-
veis à questão.

INTRODUÇÃO
De fato, o livro Qual é o destino eterno dos não evangelizados? atende 
muito bem ao que propõe: é uma introdução ao exclusivismo e ao inclu-
sivismo, conforme aponta desde seu subtítulo. Sendo assim, é uma obra 
importante para aqueles que desejam conhecer essas duas perspectivas, 
as quais dizem respeito não apenas aos “não evangelizados”, mas tam-

1	 Doutor, Mestre, Bacharel e Licenciado em História (UFPR). Bacharel em Teologia (FABAPAR). Pro-
fessor de Teologia na FABAPAR e de História nos seminários da CBB. Apresenta o quadro “História da 
Igreja” na Rede 3.16, da Junta de Missões Nacionais, da CBB. Editor-chefe da Pneuma: revista teológica. 
Brasil. E-mail para contato: professor.willibaldo@fabapar.com.br



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

238

bém à relação do cristianismo com as outras religiões, de modo geral. 
Não se trata de uma obra exaustiva, pois não é essa a intenção, mas um 
livro que traz ao grande público ideias teológicas importantes, mas pouco 
conhecidas para além do campo da Antropologia Missionária e da Teolo-
gia Sistemática, que são o exclusivismo e o inclusivismo2 .

AS    PRINCIPAIS TESES 
DESENVOLVIDAS NA OBRA
Em suas breves páginas (78, para ser mais preciso), o livro consegue 
apresentar os pontos principais de cada visão, de forma organizada e co-
erente, com afirmações e insights bem fundamentados, amparados por 
citações de renomados autores que servem como as referências princi-
pais das respectivas concepções. Dentre os autores utilizados, destaca-se 
John Sanders, com seu livro E aqueles que nunca ouviram?, porém, o 
autor não fica limitado a ele, se conectando a importantes obras. E, mes-
mo que o autor não esconda que é defensor do inclusivismo – conforme 
deixa claro já no começo do livro, indicando que entende que esse dá 
“respostas mais consistentes” (p. 10) –, isso não afeta negativamente o 
livro nem o transforma em uma obra apologética dessa visão, visto que 
o autor sabe bem que ambas as perspectivas são falhas, e “nenhuma das 
duas linhas de interpretação” é perfeita ou irrefutável (p. 78).

Em sua apresentação do exclusivismo e do inclusivismo, o autor con-
segue provocar o leitor com questões importantes, e que vão para além 
da simples salvação ou não de quem não ouviu o Evangelho, como, por 
exemplo: “é o conhecimento que nos salva, ou é Deus?” (p. 35). Por mais 
que o conhecimento seja fundamental para a certeza, a fé, para a graça, 

2	 O inclusivismo aqui diz respeito à inclusão da possibilidade de salvação de 
pessoas que não são da religião cristã, e não tem nada a ver com a “teologia inclusivis-
ta”, que visa interpretar a Bíblia de forma que não confronte determinadas práticas e 
opções sexuais.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

239

parece que a atitude correta para com Deus é mais importante que o 
conhecimento. Saber muito e não praticar perde completamente o valor. 
É o caso dos demônios, que sabiam que Jesus era o Filho de Deus (Ma-
teus 8.29) e o Cristo (Lucas 4.41), de modo que Tiago (2.19) lembra que 
até eles creem em Deus (p. 36).

Outra pergunta é: “Quando foi que crer em Jesus se tornou obrigatório: 
na ressurreição ou na ascensão?” (p. 38). Afinal, se os exclusivistas de-
fendem que só se pode ser salvo pelo conhecimento do nome de Jesus, 
precisam definir uma data de corte para não colocar todos os heróis da 
fé do Antigo Testamento no Inferno. Por isso, Millard Erickson admite 
que, se os “crentes do Antigo Testamento” tornaram-se família de Deus 
e receberam os benefícios da morte de Cristo, mesmo sem saber e com-
preender os detalhes dessa provisão, é possível que o mesmo ocorra a 
outras pessoas. Porém, mesmo sendo inclusivista por ver tal abertura, 
é pessimista quanto à sua aplicação: “muitos poucos, se houver algum, 
chegam, de fato, a um conhecimento salvífico de Deus apenas com base 
na revelação natural” (p. 27).

O autor, além de expor muito bem essas questões e as diferentes res-
postas possíveis para as perguntas, também deixa claro que há uma 
história desta discussão que não pode ser ignorada, até porque tais ques-
tionamentos remontam a uma das mais antigas contestações feitas aos 
cristãos, apresentada por Porfírio (p. 14): se Jesus é o caminho da salva-
ção, “o que aconteceu com os que viveram nos muitos séculos antes de 
Cristo vir?”. Apesar de não fazer uma apresentação da história do debate, 
elencando os autores cronologicamente, o autor deixa claro que se trata 
de perguntas “que reverberam desde os primórdios da era cristã” (p. 15), 
reconhecendo inclusive, a tradição que marcou a história da visão oposta 
àquela que ele defende. 

Porém, ao mesmo tempo que fizemos destaques positivos do livro, é 
necessário deixar claro os limites dele, mesmo que se possa justificar, por 
conta do seu tamanho e intenção. O primeiro limite do livro diz respeito à 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

240

ausência de uma terceira opção, que é o pluralismo. Há apenas menções 
(p. 53-54), quando o autor se vale de Ronald Nash como referência, por 
conta deste outro trabalhar com as três hipóteses. Devo confessar, porém, 
que senti falta do pluralismo, principalmente por ensinar, como profes-
sor, as três perspectivas – exclusivismo, inclusivismo e pluralismo –, mas 
a verdade é que a ausência do pluralismo não fez tanta falta, porque é a 
posição que mais claramente foge do que é teologicamente condizente, 
não sendo nem mesmo cogitada por cristãos tradicionais – que parece 
ser o público principal do livro.

O segundo limite do livro é a falta de uma exposição mais detalhada e 
prática das implicações missiológicas das duas perspectivas. Acredito, 
porém, que o próprio autor deve saber bem disso, visto que ele buscou 
remediar isso com o capítulo 9, “Missões: bênção ou maldição?”, mas que 
acabou ficando muito curto, com apenas 4 páginas (p. 72-75), bem como 
com o encerramento de sua conclusão, que termina com um chamado à 
ação missionária:

Ambas procuram, à luz da Palavra de Deus, responder à seguinte 
questão: há esperança para os povos não evangelizados, caso morram 
nessa condição? O exclusivismo dirá enfaticamente “Não!”, enquanto 
o inclusivismo, em um tom mais otimista, dirá “Sim!”. De todo modo, 
inclusivistas e exclusivistas, em que pese as discordâncias, fazem coro 
quanto à importância das missões. E missões se faz indo, orando e 
contribuindo. Portanto, faça sua parte de algum modo! (p. 78).

Aparentemente, a preocupação do autor, ao tratar da relação das visões 
com missões, foi responder e desconstruir a falsa premissa de que os 
inclusivistas não precisam fazer missões, visto que as pessoas podem ser 
salvas sendo de outra religião. Porém, as implicações vão para além da 
questão de se fazer ou não missões, dizendo respeito ao modo com que 
fazemos missões.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

241

Neste sentido, penso que um dos grandes exemplos de defesa missioná-
ria do inclusivismo é Don Richardson, bem conhecido e citado pelo autor 
(p. 31-32). A partir do livro O fator Melquisedeque, o autor retira ótimos 
exemplos, somados ainda a outros, bastante interessantes, mas sem que 
seja feita a conexão entre o inclusivismo e a forma de se fazer missões, tal 
como ele poderia ter feito. Afinal, a visão inclusivista se relaciona intima-
mente com uma proposta missionária que visa a inculturação ao invés da 
aculturação, por exemplo. Ao invés disso, o autor se limita a dar os exem-
plos como casos de pagãos buscando o Criador, e não enquanto espaços 
culturais para a pregação do Evangelho.

Apesar de ser um limite do livro, não diria que é um defeito. Até porque, 
talvez, a escolha do autor, por não ir por esse caminho, tenha sido para 
manter uma certa isenção, não escancarando tanto a sua preferência 
pelo inclusivismo. Para além disso, a proposta não é de aprofundamen-
to, mas de exposição introdutória das duas visões, de modo que quem 
quiser se aprofundar nas consequências missionárias do inclusivismo 
poderá fazê-lo lendo a obra de Richardson, por exemplo.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Por fim, destaco que o livro é excelente, de modo que não somente apro-
veitei muito da leitura, mas também já o tenho incorporado em minhas 
aulas, bem como tenho feito intensa recomendação de leitura aos meus 
alunos. Afinal, assim como obras de profundidade são importantes, é 
fundamental que tenhamos boas introduções a temas tão complexos, 
mas relevantes. Deixo, portanto, meus parabéns à editora e ao autor, pela 
qualidade deste livro, que precisa ocupar as bibliografias dos seminários 
e faculdades de teologia.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

A BEBIDA ALCOÓLICA À 
LUZ DA BÍBLIA
LAS BEBIDAS ALCOHÓLICAS A LA LUZ DE LA BIBLIA

ALCOHOLIC BEVERAGES IN THE LIGHT OF THE BIBLE

RESENHA



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

243

Willibaldo Ruppenthal Neto1

BERTI, Marcelo. O cristão pode beber? O que a Bíblia tem a dizer 
sobre bebidas alcoólicas. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2024. 
(Coleção Teologia para todos).

O AUTOR DO LIVRO 
Marcelo Berti é pastor batista, tendo se formado pelo Seminário Bíblico 
Palavra da Vida e sendo Mestre em Teologia (ThM) pelo Dallas Theologi-
cal Seminary. Atualmente, é professor de grego e hebraico no Seminário 
Bíblico Palavra da Vida, além de lecionar no Seminário Teológico Cristão 
Evangélico do Brasil, no Seminário Teológico Ministerial Foco, e no Semi-
nário Teológico Jonathan Edwards, além de ser pastor na Igreja Batista da 
Fonte, em São Paulo.

O livro O cristão pode beber?, tal como os demais livros da Coleção Teo-
logia para Todos,, intenciona responder de forma simples, mas profunda, 
a uma pergunta teológica importante e polêmica. Essa coleção, organiza-
da pelo meu amigo Rodrigo Bibo, tem se destacado como um diferencial 
no mercado editorial brasileiro, com obras que, mesmo sendo curtas e de 
linguagem simples, trazem respostas bíblicas e fundamentadas para as 
questões levantadas. Por isso, destaco que recomendo todos os livros da 
mesma lançados até agora, os quais já tenho e desejo terminar de ler em 
breve, mas que tenho confiança por conhecer a qualidade dos autores. 
No caso deste livro em particular, tinha uma boa expectativa, mas a obra 
me surpreendeu por ser ainda melhor do que eu imaginava. 

1	 Doutor, Mestre, Bacharel e Licenciado em História (UFPR). Bacharel em Teologia (FABAPAR). Pro-
fessor de Teologia na FABAPAR e de História nos seminários da CBB. Apresenta o quadro “História da 
Igreja” na Rede 3.16, da Junta de Missões Nacionais, da CBB. Editor-chefe da Pneuma: revista teológica. 
Brasil. E-mail para contato: professor.willibaldo@fabapar.com.br



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

244

INTRODUÇÃO
Marcelo Berti sabe bem que o cristão e a bebida alcoólica é um tema 
polêmico, especialmente no Brasil. Porém, decidiu escrever sobre o 
assunto por entender que “existe muita desinformação” (p. 9), fazendo 
da sua obra um livro necessário por conta da ausência de trabalhos que 
tratem diretamente sobre este assunto. Também, visto que a maioria dos 
pastores costuma preferir dar uma resposta rápida, sem explicar o que a 
Bíblia realmente apresenta sobre as bebidas alcoólicas, esse livro serve 
como guia para aqueles que não se contentaram com um simples “sim” 
ou “não” para a pergunta do título do livro: O cristão pode beber?

AS PRINCIPAIS TESES 
DESENVOLVIDAS NA OBRA
Berti defende que há dois grandes equívocos na relação dos cristãos com 
a bebida, que são o legalismo e a libertinagem (p. 10), para os quais os 
crentes imaturos tendem a ser conduzidos pela “falta de reflexão sobre o 
que a Escritura realmente afirma” (p. 10). Nestas duas posturas, prega-se, 
de um lado, o proibicionismo, entendendo que todo consumo de álcool 
deve ser proibido, por ser pecaminoso, e até mesmo afirmando – sem 
fundamentação – que o vinho elogiado na Bíblia, ou que Jesus bebeu, era 
um vinho sem álcool, ou seja, um suco de uva. Por outro lado, defende-se 
a liberdade como a realização dos próprios desejos, e nem mesmo se 
considera que beber pode ser pecado.

Há, porém, outros dois caminhos possíveis, os quais têm fundamentação 
bíblica, que são a moderação, defendendo que o consumo de álcool nem 
sempre é pecado, desde que seja comedido, e a abstinência, que envolve 
as pessoas decidirem para si mesmas que não consumirão álcool, sem 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

245

impor isso aos outros. Afinal, “os abstêmios, embora reconheçam que o 
vinho pode ser uma bênção de Deus, preferem não consumi-lo” (p. 11).

No primeiro capítulo do livro, Berti demonstra, pelo estudo histórico-gra-
matical, que o vinho tanto do Antigo quanto do Novo Testamento era, de 
fato, fermentado. Para isso, apresenta os vários termos hebraicos e gregos 
utilizados na Bíblia. No segundo capítulo, demonstra como o vinho, com 
fermento, aparece na Bíblia como bênção, sendo um elemento importan-
te da relação entre Deus e seu povo. No terceiro capítulo, Berti fala sobre 
Jesus beber vinho, trabalhando desde o lugar do vinho na cultura judaica 
até o significado do vinho nas ações e no ensino de Jesus, dando desta-
que ao milagre no casamento em Caná da Galileia e à Ceia do Senhor.

A argumentação de Berti é bem embasada não apenas nas línguas ori-
ginais, que ele conhece e leciona, mas também no contexto histórico e 
cultural, utilizando referências interessantes, como o Talmude Babilônico 
. Por exemplo: ao apresentar que há quem defenda que a expressão “fruto 
da vide” faz referência ao suco de uva, e não ao vinho, Berti lembra da 
importância deste na cultura judaica, e cita a Mishná, na qual é explicado 
que a bênção  sobre a colheita sempre é igual, mas muda no caso do 
vinho: “Que bênção alguém recita sobre a colheita? Sobre o fruto de uma 
árvore, ele diz: ‘Bendito sejas tu, ó Senhor, nosso Deus, rei do Universo 
criado do fruto da árvore’, exceto para o vinho. Sobre o vinho, ele diz: 
‘Criador do fruto da vide” (m. Berakot 6.1). Ou seja, para os judeus do 
primeiro século, o vinho é o fruto da vide, a bebida que fazia parte da 
celebração da Páscoa (b. Pesahim 102-103). Daí, ele conclui: “Em outras 
palavras, a expressão utilizada pelos evangelistas torna claro o fato de que 
nosso Senhor celebrou sua ceia com vinho, e fez dele um símbolo do seu 
sacrifício e a marca da nova aliança” (p. 53).

Acredito que aqui ficou faltando uma explicação para clarificar outro 
ponto que costuma ser levantado, e que não foi discorrido por Berti 
como poderia: há quem defenda que, visto que o “fermento” é proibido 
na Páscoa, o fruto da vide não seria fermentado, ou seja, seria suco e não 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

246

vinho. Porém, o que é proibido na Pessach é o chametz, ou seja, os cere-
ais fermentados. Os judeus até hoje celebram a Páscoa com um jantar 
(sêder Pessach), no qual há uma liturgia organizada por taças de vinho 
sendo bebidas. Algo que, aparentemente, pelos relatos talmúdicos, já era 
uma prática corrente e bem estabelecida no tempo de Jesus. Isso Berti 
apresenta muito bem, explicando a ordem litúrgica, de modo que a au-
sência mencionada em nada invalida a qualidade excepcional da obra.

Outra coisa que senti falta no livro foi uma visão prática das consequ-
ências da ingestão de bebidas alcoólicas. Berti fala sobre sobriedade 
e moderação, mas acaba não entrando em aspectos práticos como o 
vício, a dependência, o aumento da violência etc. Entendo que ele não 
precisa dar ênfase a isso, visto que o foco do livro é o que a Bíblia diz, mas 
considerando que seu público é brasileiro, não podemos esquecer que 
vivemos em um país no qual 12 pessoas morrem, por hora, em virtude do 
álcool, segundo estudo feito pela Fiocruz .

Ao mesmo tempo, Berti contribui ao dizer que “existem muitas histórias 
tristes sobre os problemas do alcoolismo e da embriaguez em nossos 
dias” (p. 77), mas faz um paralelo com o sexo, afirmando que, “mesmo 
que estatísticas e estudos apontem para os elevados índices de divórcio, 
adultério e doenças sexuais, nenhuma dessas informações faz com que 
o sexo deixe de ser uma dádiva divina” (p. 78). Ou seja, não é porque as 
pessoas fazem coisas ruins por conta da bebida que a bebida deve ser 
proibida. Os problemas não são por conta do sexo, mas do mau uso dele, 
bem como não são da bebida em si, mas do mau uso dela. Assim, a abs-
tinência seria como o celibato – uma opção para o cristão, mas não algo 
que deva ser imposto.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

247

CONSIDERAÇÕES FINAIS
	 Com o seu livro, Marcelo Berti demonstra como é equivocado 
afirmarmos categoricamente que “beber é pecado”. Porém, ao mesmo 
tempo, cabe considerarmos que não devemos afirmar, em contrapartida, 
que “beber não é pecado”. Com certeza essa não é a intenção de Marcelo 
Berti, mas, infelizmente, muitos acabam indo de um extremo ao outro, 
sendo necessário refletirmos sobre isso.

Por isso, àqueles que me perguntam se beber é pecado, eu sempre dou 
a mesma resposta: “Depende!” Muitos podem questionar, afirmando: 
“Como assim, depende?” Mas basta respondermos com outra pergunta: 
“Fazer sexo é pecado?” A resposta é a mesma: “Depende”. Mas, depende 
do quê? Depende de muitas coisas: como, quanto, quando, com quem, 
por que... Assim, da mesma forma que fazer sexo antes do casamento 
(quando) é pecado, também é pecado fazer sexo com a mulher do pró-
ximo (com quem), fazer sexo impondo a própria vontade sobre o outro 
(como), por dinheiro (por que), etc., mesmo que não possamos afirmar 
categoricamente que “fazer sexo é pecado”, pois não é. Da mesma forma, 
beber não é necessariamente pecado, mas pode ser, dependendo de 
como, quanto, quando, com quem e por que alguém vem a beber.

Por essa razão, mesmo Berti defendendo a moderação como “a visão que 
mais se encaixa no ensino bíblico” (p. 77), não desconsidera a opção da 
abstinência para aqueles que entenderem que devem viver desse modo, 
e trabalha bastante essa perspectiva no começo do capítulo quatro (p. 
55-64), apresentando a abstinência como “voluntária, temporal, específi-
ca e vocacional, com o propósito de promover dedicação ao Senhor”, de 
modo que alguém pode viver dessa forma, “desde que não imponha tal 
decisão pessoal aos outros” (p. 63).

Esse é, por exemplo, o meu caso: há muitos anos, já decidi me abster de 
bebidas alcoólicas, pois compreendo que essa abstinência é importante 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

248

para dar o exemplo, como pastor (já era chamado ao pastorado quando 
decidi), e por questão de saúde, visto que faço tratamento de saúde com 
remédios que não devem ser misturados com álcool. Assim, no meu 
caso, se eu decidisse beber, teria de ficar sem tomar os meus remédios, 
descuidando de minha saúde, bem como poderia escandalizar alguém 
que, sabendo que eu sou pastor, me tem como referência.

Concluindo, apesar de não achar justo impor a abstinência, a deixo 
como recomendação. Afinal, já vi muitas pessoas “perderem a mão”, por 
acharem que, “já que beber não é pecado, está tudo liberado”. Da mesma 
forma, também cabe observar que muitos se iludem, acreditando que 
têm autocontrole, quando na verdade vivem em uma dependência ou 
exagero, não conseguindo nem mesmo cogitar a decisão pela abstinên-
cia. Beber, porém, é apenas uma de muitas coisas das quais decidi me 
abster, entendendo que, apesar de Deus não me impor esses sacrifícios, 
são práticas e costumes que mais me atrapalham do que me ajudam na 
vida cristã. Sei de pessoas que, por conta do meu exemplo, decidiram 
deixar de beber, entendendo que estavam prejudicando suas famílias, e 
penso que, só por essa razão, já valeu a pena a minha decisão de deixar 
de lado este pequeno prazer.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

DEFENDENDO A FÉ 
PELA PREGAÇÃO 
EXPOSITIVA
DEFENDING THE FAITH THROUGH EXPOSITORY PREACHING

DEFENDIENDO LA FE A TRAVÉS DE LA PREDICACIÓN EXPOSITIVA

RESENHA



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

250

Willibaldo Ruppenthal Neto1

PEDRÃO, Paulo Henrique. Pregação expositiva e a defesa da fé: 
a importância da exposição bíblica na preservação dos princípios 
cristãos. Rio de Janeiro: GodBooks, 2023. (Aprisco).

O AUTOR DO LIVRO 
Paulo Henrique Pedrão é Bacharel em Teologia pela Faculdades Batista 
do Paraná (FABAPAR), bem como Bacharel em Administração de Em-
presas pela FGV/EAESP, com estudos complementares em Commerce 
pela Queens University (Canadá). Também tem pós-graduação em 
Teologia Sistemática Contextualizada e mestrado profissional em Teolo-
gia pela FABAPAR. É docente da FABAPAR, autor de artigos acadêmicos, 
e o livro aqui resenhado é o seu segundo livro publicado.

INTRODUÇÃO
Um amigo meu costuma dizer que a pregação expositiva é o tipo de coisa 
que muitos defendem, mas poucos fazem de fato. Não é o caso de Paulo 
Henrique Pedrão, que, além de se dedicar ao estudo teológico, tem bus-
cado se aperfeiçoar na pregação, aplicando sua valorização da pregação 
expositiva através da exposição da Palavra. Além disso, é muito comum 
pessoas defenderem a pregação expositiva sem explicarem as razões 
dela ser tão importante. Novamente, não é o caso aqui, já que o livro 
evidencia uma das razões de se pregar expositivamente, que é o valor 
apologético dessa forma de pregação, contribuindo significativamente na 

1	 Doutor, Mestre, Bacharel e Licenciado em História (UFPR). Bacharel em Teologia (FABAPAR). Pro-
fessor de Teologia na FABAPAR e de História nos seminários da CBB. Apresenta o quadro “História da 
Igreja” na Rede 3.16, da Junta de Missões Nacionais, da CBB. Editor-chefe da Pneuma: revista teológica. 
Brasil. E-mail para contato: professor.willibaldo@fabapar.com.br



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

251

manutenção de uma teologia ortodoxa e na preservação teológica contra 
as heresias.

O livro não tem como intenção apresentar as várias formas de pregação2  
– como é o caso de Pregação Bíblica e Eficaz, , de Dionatan Modesto, que 
também recomendo –, mas tem como objetivo concentrar-se na pre-
gação expositiva e no que ela pode contribuir à igreja brasileira no que 
diz respeito à saúde teológica, tanto no fortalecimento da imunidade do 
corpo de Cristo, pelo conhecimento profundo das Escrituras, quanto no 
combate às doenças espirituais, que são as heresias, as quais surgem por 
deturpações da mensagem do Evangelho.

AS PRINCIPAIS TESES 
DESENVOLVIDAS NA OBRA
O ponto central do livro é a ideia de que hoje vivemos “em um período 
marcado pela superficialidade no púlpito e pelo analfabetismo bíblico 
nos bancos das igrejas” (Pedrão, 2023, p. 23). Isso faz com que várias he-
resias ganhem espaço dentro das igrejas, por conta do desconhecimento 
das pessoas em relação às Escrituras. E, segundo o autor, a pregação ex-
positiva seria uma forma da Igreja não apenas voltar aos ensinos bíblicos, 
mas também se proteger das falsas doutrinas que têm se multiplicado 
em nosso tempo:

A pregação expositiva se faz necessária para fugir da superficialidade 
bíblica, para aprofundar o conhecimento do público geral no conteúdo 
bíblico e para poder preparar os cristãos para não apenas superar a 
pressão cultural do século, mas para enfrentar biblicamente os desafios 
da vida. (Pedrão, 2023, p. 26).

2	 Pedrão chega a apresentar brevemente três formas, que são o sermão textual, o tópico e o expo-
sitivo, mas destaca que “não é de interesse deste livro analisar completamente todos os estilos, mas 
explicar o conceito básico de cada um, concentrando atenção especial na pregação expositiva e como 
ela se diferencia dos demais” (Pedrão, 2023, p. 38).



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

252

No primeiro capítulo, “Pregação expositiva”, Pedrão explica, a partir de 
vários autores importantes, como Martyn Lloyd-Jones, Hernandes Dias 
Lopes, Timothy Keller, e Paschoal Piragine Jr. – que são grandes referên-
cias em matéria de pregação expositiva – o que é a pregação expositiva, 
o que ela requer, e sua importância. Não se trata aqui de um manual de 
como fazer pregação expositiva – como o livro Pregação expositiva: da 
escolha do texto ao esboço final, de José de Godoi Filho (2022), outra 
obra de um professor da FABAPAR, a qual eu também recomendo –, mas 
de uma reflexão teológica sobre a pregação expositiva e suas implicações. 

Além de entendermos que a pregação expositiva é “a pregação centrada 
na Bíblia” (Pedrão, 2023, p. 22), e que “a igreja evangélica necessita deses-
peradamente da pregação expositiva” (Pedrão, 2023, p. 22), precisamos 
compreender o que ela envolve, e que explica por que não é tão praticada 
quanto deveria. Afinal, além da pregação expositiva não ser necessariamente 
a forma de pregação que mais atrai as pessoas, gerando números, também 
“não é uma tarefa fácil, muito menos simples”, pois “é impossível pregar 
sermões expositivos sem a presença de um estudo sistemático, metódico e 
intenso”, exigindo “sacrifício, estudo e esforço” (Pedrão, 2023, p. 24).

Todo esse esforço, porém, tem uma boa motivação, que é contribuir para 
o crescimento da igreja, não focando nos números, mas em favorecer 
que a igreja tenha “pessoas convertidas e transformadas, indivíduos que 
sejam verdadeiros discípulos de Jesus” (Pedrão, 2023, p. 22). Ou seja: a 
pregação expositiva é um grande desafio, mas é um desafio necessário 
para que a igreja tenha o foco certo, que não é o crescimento numérico 
por si mesmo, mas o crescimento vinculado ao conhecimento da Palavra 
e ao crescimento espiritual.

No segundo capítulo, “Ortodoxia”, Pedrão explica o conceito de ortodoxia, 
seu fundamento na própria Bíblia, e a relação com a pregação expositiva. 
A ortodoxia é entendida como “a compilação dos ensinos cristãos essen-
ciais” (Pedrão, 2023, p. 43), que precisa enfrentar o desafio proposto por 
sistemas de vida contrastantes com o Evangelho, como o Modernismo, 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

253

que “está comprometido em construir um mundo próprio e o próprio ho-
mem a partir dos elementos do homem natural e da natureza” (Pedrão, 
2023, p. 44).

Pode-se ver essa preocupação nas Escrituras, especialmente da parte 
de Paulo, que defende a importância de que a fé esteja fundamentada 
em Cristo, e nada mais, e de que o Evangelho seja pregado conforme a 
verdade revelada no Salvador. Sendo assim, “a verdadeira mensagem do 
evangelho estava sob ataque no tempo da Igreja Primitiva e continua na 
atualidade” (Pedrão, 2023, p. 60).

No terceiro e último capítulo, “Heresias no contexto evangélico de nos-
sos dias”, Pedrão aponta a Teologia Queer, a Teologia da Prosperidade 
e a Teologia do Coaching como exemplos. Na sua visão, “o evangelho é 
e sempre será ofensivo aos pecadores” (Pedrão, 2023, p. 65). Assim, as 
heresias surgem quando pessoas, incomodadas pelo evangelho, “pregam 
apenas o que é gostoso ou conveniente às pessoas” (Pedrão, 2023, p. 65).

Sobre a Teologia Queer, Pedrão argumenta que ela tem origem não ape-
nas em movimentos sociais, mas também em incompreensões de textos 
bíblicos, buscando interpretar palavras de forma diferente, de modo que 
determinadas práticas não serem entendidas como pecado. Quanto à 
Teologia da Prosperidade, Pedrão explica sua origem nos Estados Uni-
dos, nas décadas de 1930 e 1940, e como ela se desenvolveu, chegando 
ao Brasil. Também aponta seu foco na prosperidade financeira e como se 
diferencia do evangelho de Jesus Cristo.

Por fim, apresenta a Teologia do Coaching, destacando que não se trata 
de um método nem um sistema teológico, mas de uma forma de abordar 
os ouvintes, apelando à emoção e que “tira a centralidade de Deus nas 
Escrituras e coloca no homem, para o qual Deus só existe para torná-lo 
bem-sucedido” (Pedrão, 2023, p. 93). Como resposta, Pedrão lembra 
não apenas da centralidade das Escrituras em Jesus, mas também que, 
biblicamente, a ideia de sucesso é diferente, conforme podemos ver nos 
heróis da fé, em Hebreus 11.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

254

CONSIDERAÇÕES FINAIS
O livro em questão é uma excelente leitura para quem deseja pensar a 
importância da pregação expositiva para a igreja atual. Quando penso na 
história da pregação, gosto de lembrar que a pregação expositiva foi um 
dos principais elementos de distinção da Reforma Protestante, especial-
mente com Ulrico Zwínglio e João Calvino, que centralizaram o culto na 
exposição da Palavra de Deus. Foi algo fundamental, para que, naquele 
tempo no qual a teologia havia se afastado tanto das Escrituras, houvesse 
um retorno que não fosse feito apenas pelos líderes da Reforma, mas por 
todos, em comunidade, na leitura e estudo conjunto da Palavra de Deus. 
Isto é isso que a pregação expositiva propõe: que uma pregação não seja 
definida pela vontade do pregador, mas pelo texto das Escrituras. Hoje, 
com tantas deturpações teológicas, as quais se propagam de forma “viral” 
pela internet, a pregação expositiva poderá ter ainda mais importância 
do que outrora.

Gostaria, porém, de fazer algumas ressalvas, não ao livro, mas à prega-
ção expositiva: quando considero a realidade pastoral como um todo, 
entendo que a pregação expositiva, com tudo que ela envolve para ser 
completa, nem sempre é possível, e nem sempre é a melhor escolha. 
Afinal, para além das pregações de domingo, regulares, nas quais pregar 
expositivamente é a melhor opção, há situações nas quais pregações dife-
rentes, como a textual, podem ser mais efetivas, como em aniversários de 
crianças e velórios, por exemplo, que requerem pregações mais curtas e 
diretas, nas quais contextualizações e explicações detalhadas não seriam 
adequadas.

Também, tendo experiência como pastor de adolescentes, e analisando 
a geração atual, considero que a pregação expositiva pode precisar de 
alguns passos anteriores, a fim de que eles sejam preparados para rece-
ber adequadamente o conteúdo de pregações expositivas. É evidente que 
o alimento sólido é melhor, mas nem sempre as pessoas estão prontas 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

255

para digeri-lo. Além disso, do que adianta pregarmos com qualidade, se 
nossos ouvintes não entenderem o que estamos pregando? Precisamos 
considerar o contexto e o público para o qual estamos pregando. Por isso 
Paulo deu leite aos coríntios (1 Co 3.2), bem como o autor de Hebreus 
aos seus leitores (Hb 5.12).

Dito isso, não deixo de destacar o valor da pregação expositiva, e a impor-
tância de que ela seja a principal forma de pregação, bem como, como 
se pode aprender com o livro, um meio importante de fortalecimento da 
ortodoxia e defesa da fé.

REFERÊNCIAS
GODOI FILHO, José de. Pregação expositiva: da escolha do texto ao 
esboço final. Curitiba: Esperança, 2022.

MODESTO, Dionatan. Pregação bíblica e eficaz: conexões contem-
porâneas da pregação: dos tipos de sermões à inteligência artificial. 
Paranaguá: Ed. do Autor, 2024.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

DEFENDENDO A FÉ 
PELA PREGAÇÃO 
EXPOSITIVA
DEFENDING THE FAITH THROUGH EXPOSITORY PREACHING

DEFENDIENDO LA FE A TRAVÉS DE LA PREDICACIÓN EXPOSITIVA

RESENHA



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

257

Mateus Dal Ben Arruda1 

Willibaldo Ruppenthal Neto2

PEDRÃO, Paulo Henrique. Pregação expositiva e a defesa da fé: 
a importância da exposição bíblica na preservação dos princípios 
cristãos. Rio de Janeiro: GodBooks, 2023. (Aprisco).

O AUTOR DO LIVRO 
Peter Leithart é Mestre em Religião pelo Seminário Teológico de West-
minster, bem como PhD pela Universidade de Cambridge, na Inglaterra. 
foi um ministro presbiteriano, e atualmente atua na Comunhão de Igrejas 
Evangélicas Reformadas, tendo fundado a Igreja Reformada Immanuel. 
Também é presidente do Instituto Theopolis de Estudos Bíblicos, Litúr-
gicos e Culturais em Birmingham, Alabama. É autor de inúmeros livros, 
dentre os quais se destaca a obra aqui resenhada, Em defesa de Constan-
tino, que é seu texto mais conhecido e que gerou mais repercussão. 

INTRODUÇÃO
O livro Em defesa de Constantino tem como intenção, como é explícito 
pelo título, defender Constantino. As perguntas que devem ser feitas, 
porém, são: Defende do que? E defender para quem? Leithart intenciona 
defender Constantino das acusações que ele não teria se convertido 
realmente, e teria deturpado o cristianismo, e faz tal defesa focada justa-
mente no público cristão.

1	 Bacharel em Engenharia Mecânica (UFPR). Graduando em Teologia (FABAPAR). E-mail para con-
tato: mateus.d.arruda7@gmail.com

2	 Doutor, Mestre, Bacharel e Licenciado em História (UFPR). Bacharel em Teologia (FABAPAR). Pro-
fessor de Teologia na FABAPAR e de História nos seminários da CBB. Apresenta o quadro “História da 
Igreja” na Rede 3.16, da Junta de Missões Nacionais, da CBB. Editor-chefe da Pneuma: revista teológica. 
Brasil. E-mail para contato: professor.willibaldo@fabapar.com.br



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

258

Leithart entende que, diferente do passado, quando era comum os 
historiadores verem Constantino como um aproveitador e um político 
manipulador, hoje a historiografia costuma defender sua conversão 
como genuína. A posição, portanto, se inverteu, de modo que a visão 
majoritária é positiva em relação ao primeiro imperador cristão. O pro-
blema, porém, é que tal mudança não foi acompanhada pela Igreja, de 
modo que os cristãos, diferente dos historiadores, permanecem com 
preconceitos sobre Constantino, vendo-o de forma estereotipada, como 
um líder maquiavélico, que apenas fingiu ter se convertido para usar o 
cristianismo como ferramenta política, e que teria deturpado a Igreja 
para cumprir seus propósitos.

AS PRINCIPAIS TESES 
DESENVOLVIDAS NA OBRA
Neste sentido, Leithart se posiciona principalmente contra a visão de 
John Howard Yoder, teólogo menonita que defende o pacifismo cristão. 
Segundo Yoder, Constantino deturpou a religião cristã, transformando os 
cristãos, que eram pacifistas, em pessoas dispostas a matar em nome do 
Estado.

A crítica de Yoder a Constantino é de natureza eclesiológica. Ele afirma 
que antes de Constantino, o cristianismo era uma religião minoritária e 
perseguida, e que era necessário ousadia para ser cristão. Após Constan-
tino, era necessário ousadia para não ser cristão. A idéia de um cristia-
nismo verdadeiro se perdeu. Para ele, depois de Constantino, a igreja era 
todo mundo. Com isso, os cristãos desenvolveram a “doutrina da invisibi-
lidade da verdadeira igreja” (Leithart, 2020, p. 335), para separar os ver-
dadeiros cristãos dos cristãos meramente nominais. Isso é um problema 
porque uma igreja invisível não oferece para a sociedade um padrão de 
vida e prática  a ser seguido.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

259

Além disso, como “a igreja era todo mundo” (Leithart, 2020, p. 335), 
aqueles que tinham vocação política ou militar, ao se juntarem ao Esta-
do, praticavam aquilo que um cristão jamais deveria: violência e morte. 
Nesse sentido, para Yoder, isso se torna uma heresia escatológica. Na 
visão dele, Jesus triunfou sobre os poderes políticos desse mundo, e que 
os esforços da igreja devem ser dedicados a resistir à sedução do poder. 
Com isso, ao se aliarem ao Estado, os cristãos estariam se opondo a esse 
princípio graças ao cristianismo introduzido por Constantino.

Em sua defesa de Constantino, Leithart defende Eusébio de Cesaréia, que 
foi fundamental na construção de uma valorização teológica da imagem 
de Constantino. Sobre ele, Leithart afirma: “Eusébio exagerou as virtudes 
de Constantino e ignorou seus vícios, mas sua atitude para com um im-
pério cristão faz mais sentido quando percebemos que ele testemunhou 
pessoalmente alguns dos horrores da perseguição na Palestina” (Leithart, 
2020, p. 31-32).

Isso, porém, não justifica os exageros de Eusébio. Afinal, Eusébio faz 
uma verdadeira “teologia política”, como destacou Andréia Rosin Capri-
no (2017b, p. 73), afirmando que Constantino “foi levantado contra os 
ímpios tiranos pelo Imperador supremo, o Deus do universo e Salvador” 
(Eusébio, citado por Caprino, 2017b, p. 90). Assim, a História Eclesiástica, 
precursora na historiografia cristã, é uma afirmação do poder de Cons-
tantino (Caprino, 2017a, p. 47) bastante evidente, e constrangedora para 
aqueles que sabem bem os perigos da exaltação de personalidades polí-
ticas como símbolos do cristianismo: “Como, em trevas espessas e noite 
muito escura, brilha subitamente um grande astro, Deus para salvação 
geral, levou pela mão a esta região seu servo Constantino ‘de braço levan-
tado’ (cf. Ex 6,1)” (HE, X.8.19; Eusébio de Cesaréia, 2000, p. 505).

Leithart admite que Constantino não apresentava muita sofisticação te-
ológica, mas, ainda assim, Eusébio, atesta que o imperador recebeu edu-
cação clássica refinada e, após 312, mergulhou no estudo das Escrituras 
sob orientação de mestres cristãos. Para Leithart, esse dado desconstrói 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

260

interpretações que retratam Constantino como apenas um simpatizante 
político do cristianismo: trata-se de um governante que buscou, com os 
recursos intelectuais disponíveis, integrar-se à fé que havia abraçado.

Leithart também reconhece que Constantino foi um político hábil, aten-
to à estabilidade e à unidade do império. No entanto, o argumento do 
autor é que o imperador não compreendia a unidade da Igreja como um 
instrumento sociológico de coesão imperial, como se a população cristã, 
ainda minoritária no início do século IV, pudesse servir de “cola” para 
o império (Leithart, 2020, p. 91-92). Em vez disso, Constantino possuía 
uma convicção teológica de que divisões entre cristãos desagradam a 
Deus, e, portanto, ameaçavam tanto a Igreja quanto o governante respon-
sável por sua proteção.

Essa concepção ecoa a visão de mundo antiga permeada pela integração 
entre política e religião. Assim como Diocleciano havia atribuído as crises 
do império à negligência dos cultos tradicionais, Constantino atribui a 
saúde da política à correta adoração do Deus cristão. A diferença não está 
no modelo que mistura política e teologia, mas no conteúdo dessa teolo-
gia, onde culto cristão substitui os deuses romanos como fundamento da 
estabilidade imperial.

Leithart observa que Constantino frequentemente utilizava títulos ge-
néricos como “Altíssimo Deus” ou “Poder Divino” (Leithart, 2020, p. 96). 
Historicamente, isso tem sido interpretado como sinal de sincretismo ou 
indefinição religiosa. O autor, entretanto, argumenta que essas expres-
sões devem ser lidas à luz do contexto imperial do século IV, na qual a 
afirmação de um Deus supremo implicava um “henoteísmo”, ou mono-
teísmo em processo de afirmação. Para Constantino, essas expressões 
serviam para evitar atrito com as elites ainda pagãs, não para diminuir 
seu compromisso cristão. Para Leithart, essa estratégia demonstra a 
habilidade de Constantino em se comunicar com todo o império, preser-
vando a integridade de sua fé sem provocar desnecessariamente tensões 
políticas.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

261

Além disso, o relato de Eusébio, embora exagerado, descreve um Cons-
tantino que levava a sério seu devocional, com oração regular, construção 
de espaços de culto no contexto militar e ações de misericórdia em favor 
de pobres, viúvas e prisioneiros (Leithart, 2020, p. 98). Leithart sugere 
que, descontados os exageros retóricos, há fortes indícios de que o impe-
rador via sua autoridade como um chamado divino. Constantino enten-
dia sua ascensão como parte de um desígnio providencial para libertar a 
Igreja e promover a difusão da verdade cristã no mundo romano.

Sua percepção missionária fica evidente tanto nas políticas religiosas 
quanto na maneira como interpreta os sinais celestes associados às bata-
lhas decisivas de sua carreira. O imperador acreditava ter sido escolhido 
para proclamar o “Filho de Deus aos romanos” (Leithart, 2020, p. 99).

Por fim, Leithart se apoia na síntese de Timothy Barnes, para quem a con-
versão de Constantino em 312 constituiria um evento espiritual genuíno, 
responsável por moldar profundamente sua visão de mundo e seus obje-
tivos como imperador. Constantino, apesar de suas ambições políticas e 
limitações pessoais, acreditava sinceramente ter recebido de Deus uma 
missão especial de converter o império ao cristianismo e instaurar um 
governo virtuoso conforme a vontade divina (Leithart, 2020, p. 104-105).

Dessa forma, Leithart propõe que a leitura mais coerente das fontes não 
é a de um imperador cínico ou meramente utilitário, mas a de um gover-
nante cuja fé cristã influenciou profundamente sua prática política, suas 
políticas religiosas e sua autocompreensão histórica.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

262

CONSIDERAÇÕES FINAIS
Concordamos com André Daniel Reinke no que este afirma sobre a ima-
gem de Constantino construída por Leithart: “o autor pende para certa 
idealização de sua figura, suavizando os aspectos sombrios de suas atitu-
des e caráter” (2022, p. 144)3 . É evidente que o autor cumpre o propósito 
do livro, que é defender Constantino, porém, acaba não contribuindo, 
como poderia, para uma visão mais realista, que não despreza a possibili-
dade de Constantino ter se convertido, mas que ao mesmo tempo admite 
que a religião cristã após este se tornou diferente e, em grande medida, se 
distanciou daquela que era vivida pelos primeiros cristãos, a partir do que 
aprenderam de Jesus Cristo.

Se os cristãos devem ser pacifistas, como defendeu Yoder, seguindo os 
passos de Menno Simons, é difícil dizer, mas não podemos deixar de 
admitir que Jesus nunca defendeu a mistura da Igreja com o Estado, 
tendo justamente inovado ao fazer uma separação que, na Antiguidade, 
era quase inexistente, afirmando: “Dai, pois, a César o que é de César e a 
Deus o que é de Deus” (Mateus 22.21, ARA). Assim, com a mistura feita 
por Constantino, que se torna uma espécie de líder do próprio cristia-
nismo, convocando um Concílio ecumênico que foi o de Niceia, em 325, 
parece que ele estava invertendo as palavras, como se afirmasse: “Dai a 
César o que é de Deus!” (Ruppenthal Neto, 2019, p. 54).

Assim, mesmo que Leithart desafie a ideia do “constantianismo”, que 
coloca sobre os ombros do imperador todas as mudanças efetuadas 
no cristianismo, não podemos negar que ele deu o primeiro passo para 
uma institucionalização da religião cristã, bem como para, de um lado, a 
cristianização do Império Romano e, de outro, a paganização do próprio 
cristianismo. Afinal, a partir da mistura que ele iniciou e que Teodósio, 

3	 Recomendamos o BTCast 477, “O imperador Constantino”, com Rodrigo Bibo, André Daniel Reinke, 
Ismael Wolf e Willibaldo Ruppenthal Neto. Disponível em: <https://youtu.be/Nz-VvMtD2zY?si=NL-
1QksQ-SdIxFD8r>. Acesso em 21 de outubro de 2025.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

263

de certo modo, concluiu, “a pessoa passa a nascer cristã como se nascia 
pagão” (Veyne, 2011, p. 178), ao invés de ser desafiada a transformar sua 
vida a partir de um entendimento genuíno do Evangelho.

REFERÊNCIAS
CAPRINO, Andréia Rosin. As virtudes de Constantino versus os vícios 
de Maxêncio e Licínio segundo a História Eclesiástica de Eusébio de 
Cesareia (306-324). I Seminário Internacional de Estudos sobre a 
Antiguidade e o Medievo: Ocidente e Oriente. 11 e 12 de abril de 
2017a, p. 34-49.

CAPRINO, Andréia Rosin. Legitimidade do poder imperial de 
Constantino na obra História Eclesiástica de Eusébio de Cesareia 
(306-324). Dissertação de Mestrado (História) - Universidade 
Federal do Paraná, Curitiba, 2017b.

EUSÉBIO DE CESARÉIA. História Eclesiástica. São Paulo: Paulus, 
2000. (Patrística, 15).

REINKE, André Daniel. Resenha: LEITHART, Peter. Em defesa de 
Constantino: o crepúsculo de um império e a aurora da cristandade. 
Tradução de Natan Cerqueira. Brasília: Editora Monergismo, 2020. 
Revista Historiador, n. 15, p. 137-145, dez. 2022.

RUPPENTHAL NETO, Willibaldo. História do Cristianismo I. 
Curitiba: FABAPAR, 2019.

VEYNE, Paul. Quando nosso mundo se tornou cristão: 312-394. 2. 
ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2011.



Licença Creative Commons 
Atribuição - Não Comercial - Sem Derivações - 4.0 Internacional

ISSN: 2965-3177

BURACOS NEGROS, 
ILHAS MÁGICAS E O 
DESEJO PELO CÉU: 
O REGRESSO DO 
PEREGRINO, DE C. S. 
LEWIS
BLACK HOLES, MAGICAL ISLANDS AND THE LONGING FOR HEAVEN: 
THE PILGRIM’S REGRESS, BY C. S. LEWIS

AGUJEROS NEGROS, ISLAS MÁGICAS Y EL ANHELO DEL CIELO: EL 
REGRESO DEL PEREGRINO, DE C. S. LEWIS

RESENHA



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

265

Flaviano Nogueira Siedeliske1

LEWIS, C. S. O regresso do peregrino: uma defesa alegórica do 
cristianismo, da razão e do romantismo. Tradução de Jorge Camargo. 
Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2022, 320p.

O AUTOR DO LIVRO 
C. S. Lewis (1898-1963) é o autor da famosa série As Crônicas de Nárnia 
(1950-1956), bem como de Cartas de um diabo a seu aprendiz (1942), O 
grande divórcio (1945) e da Trilogia Espacial (1938-1945). Todavia, após 
sua conversão, em 1929, escreveu diversas obras teológicas e apologéti-
cas, como O peso da glória (1941) e Cristianismo puro e simples (1952). 
Foi Professor de Literatura Inglesa nas Universidades de Oxford e Cam-
bridge e morreu em 1963.. 

INTRODUÇÃO
O Regresso do Peregrino (1932) é o primeiro livro escrito por C. S. Lewis 
após a sua conversão. Trata-se de uma ficção em que o leitor acompanha 
João, um garoto que mora no reino de Puritânea (LEWIS, 2022, p. 31), um 
local que é governado pelo Proprietário, uma clara referência ao Deus 
cristão (p. 41). Ao completar certa idade, João recebe uma lista de regras 
que precisa obedecer, mas percebe que é impossível o cumprimento 
de todas elas, numa alusão ao recebimento da Lei por Moisés e o povo 
judeu (p. 33 -34).

1	 Mestre em Letras pela Universidade Federal do Paraná – UFPR (Bolsista CAPES) (2025). Especialis-
ta em Teologia e Interpretação Bíblica pela Faculdade Batista do Paraná - FABAPAR (2018). Graduado 
em Letras - Português e Inglês pelas Faculdades Integradas Santa Cruz de Curitiba - FARESC (2016). 
Graduando em Teologia pela Faculdades Batista do Paraná - FABAPAR (2019-atual). E-mail: Flaviano-
siedeliske@gmail.com.



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

266

Em meio à sua agonia por não conseguir cumpri-las  e ao temor de ser 
atirado no Buraco Negro, o Inferno (LEWIS, 2022, p. 34), João recebe a 
visão de uma Ilha distante (Céu), que logo passa a desejar e decide sair 
em peregrinação para encontrá-la (p. 38-50). Após acompanhar toda a 
caminhada de João, o leitor se surpreende ao descobrir que a Ilha era, na 
realidade, o local em que habitada o Proprietário (p. 279). Logo, conclui-
-se da obra que, quanto mais João acreditava querer fugir do Proprietário, 
mais encontrá-lo se tornava seu maior desejo.

AS PRINCIPAIS TESES 
DESENVOLVIDAS NA OBRA
O regresso do peregrino pode ser considerado como parte da tradição da 
Teologia Imaginativa, ou seja, obras que expressam reflexões teológicas 
sem se preocupar com o racional ou o sistemático (CALDAS FILHO; 
LIMA, 2020, p. 840). Em outras palavras, são obras ficcionais que carre-
gam ensinamentos relacionados à Bíblia e à Teologia. Então, a obra em 
questão possui diversos elementos teológicos que refletem o pensamen-
to do autor.

A primeira ideia teológica da obra é que a Eternidade interfere e influen-
cia o mundo material. Isso é demonstrado quando João teme o Buraco 
Negro (LEWIS, 2022, p. 36, 41, 49) e esse temor é o que molda sua relação 
com o Proprietário (p. 61, 118, 207). Além disso, após ter contato com o 
Céu, ou seja, a Ilha, ele deixa tudo para trás para seguir viagem até esse 
local, sendo o elemento narrativo que faz o enredo se desenrolar (p. 50).

Outra ideia que aparece na obra é o livre-arbítrio,, pois, na narrativa, os 
homens são destinados ao Buraco Negro graças a seu livre-arbítrio, e às 
escolhas que fizeram, as quais os afastaram do Proprietário (Lewis, 2022, 
p. 291-292). A queda da humanidade também é explicada na obra atra-



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

267

vés de uma narrativa mitológica apresentada por uma das personagens: 
o Peccatum Adae (p. 124-130).

Entretanto, a ideia mais importante apresentada por Lewis na obra é a 
questão do desejo pelo Céu. O maior prazer de João era imaginar a sua 
Ilha mágica (LEWIS, 2022, p. 43, 44). Ele desiste de tudo e contraria todos 
os conselhos que recebe para continuar sua busca por ela (p. 63, 75, 88, 
165, 204). Por fim, descobre que sua busca era, na realidade, pelo Pro-
prietário (p. 278-279). Dessa maneira, Lewis, através de uma espécie de 
“autobiografia literária”, apresenta o pensamento que o ser humano pos-
sui um desejo intrínseco pelo Céu e pelo Criador, sendo todos os outros 
desejos apenas cópias mal feitas desse “desejo primordial”. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS
O regresso do peregrino é uma das obras menos lidas e estudadas de C. 
S. Lewis, graças à linguagem rebuscada, complexidade e opacidade da 
mesma (MCGRATH, 2013, p. 188). Entretanto, trata-se de uma das mais 
importantes obras do autor, que facilita em grande parte o estudo de 
outros livros mais famosos.

Isso se dá pelo fato de ser a primeira obra escrita por Lewis após sua con-
versão e relatar, em grande parte, os próprios anseios do autor. Apesar de 
negar esse fato, é impossível não relacionar a história de João, seu temor 
e afastamento de Deus e o desejo por algo incompreendido à história 
do próprio autor. Lewis realiza uma espécie de “autobiografia literária de 
conversão” nessa obra.

Além disso, a obra se torna relevante para os estudiosos de Lewis por 
demonstrar, de maneira lúdica e imaginativa, algumas das principais 
doutrinas que cercam toda a obra do autor: a eternidade, o livre-arbítrio e 
o desejo pelo Céu. Dessa maneira, conclui-se afirmando que O Regresso 



Pneuma: Revista Teológica, Curitiba, v. 04, n. 01, 2025 | ISSN: 2965-3177

268

do Peregrino é uma obra difícil e complexa, porém indispensável para se 
conhecer melhor o pensamento de Lewis.

REFERÊNCIAS
CALDAS FILHO, C. R.; LIMA, E. A. S. A teologia imaginativa de C. S. 
Lewis: O sobrinho do mago e a visão lewisiana da criação. Caminhos, 
v. 18, p. 840-858, 2020.

LEWIS, C. S. O regresso do Peregrino: Uma defesa alegórica do 
cristianismo, da razão e do romantismo. Tradução de Jorge Camargo. 
Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2022.

MCGRATH, ALISTER E. A vida de C. S. Lewis: do ateísmo às terras de 
Nárnia. Tradução de Almiro Pisetta. São Paulo: Mundo Cristão, 2013.


